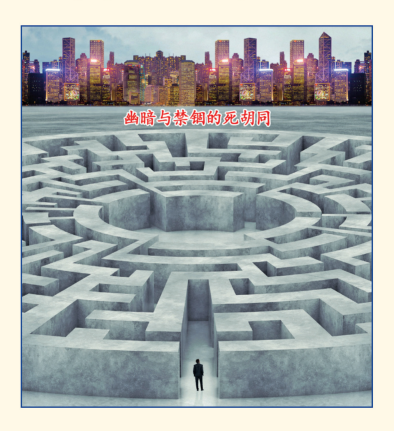
### 理性的癫狂

# 異然神论



[土耳其] 奥斯曼・努日・托普巴希 著



艾尔卡穆出版社



伊斯坦布尔 1445/2024

## 理性的癫狂 自然神论

奥斯曼 • 努日 • 托普巴希

原文: Aklın Cinneti DEİZM

作者: 奥斯曼•努日•托普巴希

翻译: 龚晓薇、莱拉

审译: 玛利娅姆、阿米娜 设计: 伊利罕•巴希塔希

印刷: 艾尔卡穆印刷厂 ISBN: 978-625-440-809-0

地址: Ikitelli O.S.B. Mah. Atatürk Bulvarı,

Haseyad 1. Kısım No: 60/3-C Başakşehir, İstanbul, Turkey

电话: (90-212) 671-0700 pbx

传真: (90-212) 671-0748

电邮: info@islamicpublishing.org 网站: www.islamicpublishing.org

语言: Chinese





#### 理性的癫狂

## 自然神论

[土耳其] 奥斯曼•努日•托普巴希 著







## 目录

| 面对仿照与真相8                                                                        |
|---------------------------------------------------------------------------------|
| 前言11                                                                            |
| "难道你们不知道吗?安拉使天地间的一切服务于你们,祂博施你们内外的恩惠。有人争论安拉的德性,但他们既无知识,又无向导,且无明确的经典。"(鲁格曼章31:20) |
| 原因一                                                                             |
|                                                                                 |

| 信仰是最伟大的恩典                                                       | 25               |
|-----------------------------------------------------------------|------------------|
| "安拉是信士的保护者, 祂要使他们<br>朋友是恶魔, 他要使他们脱离光明走<br>民, 他们将永居其中。"(黄牛章2: 25 |                  |
| 信仰是最伟大的恩典27                                                     | 后世是真实存在的35       |
| 穆斯林对科学的贡献30                                                     | 伊斯兰不可能没有教律/教法 37 |
| 自然神论                                                            | 三重磨难45           |

| 怎么可能否认?                                             | 49                |
|-----------------------------------------------------|-------------------|
| "难道他们没有在大地上旅行,因而吗?的确,他们的眼睛并没有瞎,而                    |                   |
| 怎么可能否认?51                                           | 无与伦比的存在53         |
|                                                     |                   |
| 关于身陷"教唆泥泞"困惑的一些                                     | 问题59              |
| "有人争论安拉的问题,但他既无典。他傲慢地走开,以便诱人叛离子<br>复活日我要让他尝试烧灼的刑罚。" | 安拉的大道。他在今世要受凌辱,   |
| 关于身陷"教唆泥泞"困惑的一些                                     | 克尔白天房是真理的朝向81     |
| 问题61                                                | 物理定律能限制创造它的主宰     |
| 死亡是通向后世的一道门75                                       | 吗?                |
| 平等和公平是不同的77                                         | 伊斯兰提升了女性的地位86     |
| 大海能被装入杯中吗?79                                        |                   |
|                                                     |                   |
| 绝对的真理与真理的宗教                                         | 89                |
| "舍弃伊斯兰而追求别的宗教的人                                     | , 他的宗教绝不被接受, 他在后世 |
| 是亏折的。"(伊姆兰的家属章3:85)                                 |                   |
|                                                     |                   |
| 绝对的真理与真理的宗教91                                       | 简单且符合天性的律法98      |
| 其他宗教与伊斯兰91                                          | 宗教与战争99           |
| 《古兰经》的内容96                                          | 没有绝对的真理!102       |
|                                                     |                   |

| 宣教的方式10                             | )5 |
|-------------------------------------|----|
| "…你当宽恕他们,劝诫他们,对他们说感动的话。"道道 ""       |    |
| (妇女章4: 63)                          |    |
| "你俩要对他说话温和,/نَيْنًا/,或许他会记取教诲,或者有所畏 | -  |
| 惧。"(塔哈章20: 44)                      |    |
|                                     |    |

宣教的方式......107 等待解答的疑惑......109

#### 泥十无法遮蔽太阳......115

神圣的《古兰经》在不断地召唤人们要思考,要正确使用理智,要思 考造物主的大能, 要考虑自己的结局。

نَعْقِلُونَ "难道你们不明白吗?" (列班者章37: 138)

"你们怎么不记取教诲呢?"(蜜蜂章16:17)

"难道你们看不见吗?"(播种者章51:21)

نَفَكُوونَ "你们为何不思考呢?" (牲畜章6:50)

## 面对模仿与真相

Marrer Marrer Marrer Marrer Alarer

一位著名的画家能绘画出造物主创造的一部分景象。画家为了展示自己的画作会开设画展,艺术爱好者们纷纷前来看展,更甚至会有人花大笔金钱购买画作。画家也会由此而得"卓越艺术家!"的称号。

然而,实际上真正的艺术家是"至高无上的安拉",是 祂创造了画家和作画时所见到的真实景象。真正的艺术家是 创造了人类和穆罕默德先知(愿主福安之)的安拉。

就像这样,智者之心,观之雄伟真笔之画,日日瞬息万变,不失赞叹。

但在宏伟的杰作面前眼盲的愚者,他们只会称赞一个弱 小模仿者的画作。

我们应当睁开双眼打开心灵来看这一切:

日出日落时绚丽的色彩···从黝黑的土壤中生长出五彩缤纷的紫罗兰、百合花和玫瑰花···

还有大海,山川河流和山谷…倘若人用充满爱的眼睛观看自己和宇宙的话,必定会被造物主的大能折服。

奈吉卜•法泽里对那些愚者说:

不管我看向哪里, 我都发现自己被层层缠绕着,

既然我们可以被缠绕, 那缠绕我们的, 祂不存在吗?

是哪位画家画出了这个脸颊?

照镜子时, 难道没有人问过镜子吗?

安拉的朋友们拥有健全的理智,他们不会过度关注 那些为了自身名誉而创作的作品,而是带着赞叹和激情关 注真正的艺术家,欣赏祂的作品。他们沉浸在造物主在大 自然中展现出的无穷的大能中,懂得欣赏造物主的作品。 他们能观察到从同一土壤中生长出的五颜六色的枝叶与花 朵,如,紫罗兰、树木的颜色、气味和味道,以及各式各 样的水果;仅有两个星期寿命蝴蝶的翅膀;人被造中的奇 迹,双眼的运作,大脑的思考等等。他们通过观察万物而 认识到造物主的伟大。

对他们来说,整个宇宙像是一本待阅读的书。造物 主对我们下达的第一个命令是:

"你应当奉你的造物主的名义宣读。<sup>1</sup>(首先阅读这本神圣的经典,然后阅读宇宙这本书,再阅读所有被造物,包括展现在自己身上的造物主的艺术品)!"

一位安拉的朋友说:

"至高无上的安拉并不是绝对看不到的。只是因为 人的能力和理解有限,无法看到祂。"

安拉在万物中展现了祂的伟大和大能, 祂是真正的 艺术家。只有深思这一真理的成熟的心灵才能更好地理解 这些。

<sup>1.</sup> 请看《古兰经》血块章96:1。



一切赞美与感恩全归安拉!

无尽的祝福给予我们的先知(愿主福安之)!

安拉赏赐给人们最大的恩典是:理智。

安拉为了让我们能够辨别是非好坏,赏赐给了我们理智。理智也是在 宗教中是否受责成的重要条件之一,若一个人没有健全的理智,那他不用承 担宗教责任。也就是说,无理智者和理智不健全者没有任何责任和义务。

但是,尽管人类拥有健全的理智,但仍然渴望随心所欲地生活,不想 承担任何责任,这一现象在阿丹先知时期就已存在。其主要原因是人的私 心,即欲望。在欲望的怂恿下,人打着自由主义的名号不负责任地为所欲 为,这会导致他在今后两世的归宿都是监狱,且成为撒旦的奴隶。

尽管这样,理智并不是用来辩解这恐怖的囚禁和奴役,而是安拉赏赐 给我们的一种意识上的称量工具或尺度,帮助我们辨别是非曲直,衡量正 义与邪恶,以防我们坠入这样的陷阱。

如果不这样使用理智的话,人将变得漫不经心,无药可救。迷茫到戕 害自己。

由此可见, 理智必须在走向极端之前坚守在平衡上。

只有遵循从无到有创造我们的安拉下降的《古兰经》,和祂派遣的穆罕默德先知(愿主福安之),也就是遵循《古兰经》和圣训,遵循伊斯兰,才能使理智保持平衡。

理智像一把双刃剑,人们用它既可以做好事,也可以做坏事。

利用理智作恶,与造物主作对的第一个被造物成为了恶魔。他受到了 造物主的驱逐,成为了教唆诱骗人们的头目。他出于嫉妒和愤怒,企图否 定造物主赋予阿丹先知的价值。 让我们来仔细讲解一下:

他的理智没能阻止他愚蠢的行为,还帮助他为错误的想法建立逻辑。 他妄言火比土壤更高贵,从此走向了歧途,远离了正道,成为了被永久诅 咒的对象。

我们作为有理智的被造物,也面临着同样的危险。

因此,我们的养主赏赐给了我们一个方法,以便让我们的理智坚守于 正道,且保护我们不作恶,那就是:

《古兰经》和圣训,即伊斯兰。

因为,所有伊斯兰之外的想法、主意、方向、观点都是谬论。只会使 人一步一步地跟随恶魔的脚步,最终走向永恒的火狱,陷入无尽的悲痛和 对后世生活的绝望。

因此,在陷入那悲痛之前,也就是说在被毁灭之前,要明白神圣的真理。否则,在无尽的惩罚中觉醒不会给人带来任何益处,也不会使人获得拯救。只会徒增不可忍受的惩罚、痛苦和哀鸣。

同时,这也说明了:

在今世生活中,带着没有任何逻辑的热情,轻描淡写地说: "我这样想会怎样呢?谁能阻碍我?",深陷伊斯兰之外的思想当中。他们自认为这种做法是很轻松愉快的,但恰恰相反,在复生日,这是无法承受的、极其可怕的灾难。

尽管如此,恶魔和他的手下将这些展示的光鲜亮丽,否则谁会选择无力承担的惩罚?绝不会有人选择。因此,恶魔和他的伙伴为了招揽顾客,他们在华丽的橱窗后用违抗和否认做交易。他们会用新娘的装饰品来装饰最可悲的事物,让人们相信这是最美好的。当人们看到带有华丽包装的罪恶时,人们会认为这是最美好的。

当今,在社会中快速蔓延的无神论和自然神论正是通过这种方式呈现 在大众面前的。

那么, 无神论和自然神论到底是什么?

它们是理性的癫狂。

它们让人用自己最宝贵的思考能力来抵押私欲。他们在漫不经心的海洋中生活着,就像不知起点和终点在哪里一样,也像一艘船舵损坏的船一

样。当然,这样的人会失去洞察力,他们的认知会消失,因为他们心中的 试金石已受到了破坏。他们无法看到造物主的大能和威严,也看不到祂的 被造物。他们的心灵已被蒙蔽,已变成了受私欲远程控制的机器人。

从而,人会将自己最宝贵的生命浪费在追随时尚、名牌,和稍纵即逝的爱情上。内心也会变成人造系统中一堆废弃的瓦砾,不知生命和死亡的哲理,绝不会思考关于后世的信息。时过境迁,他将遭受自我理论体系崩溃的痛苦。

今天,我们可以列举造成这些误区的三点原因:

#### 原因一

远离宗教。这一原因造成的苦果是,蒙昧时期的思想重归于世,甚至 视学者为奴隶。

在我们观察无神论和自然神论时,不难发现他们推崇的谬论在蒙昧时期也是存在的。因为,蒙昧时期的人们同样也对《古兰经》中有关后世的消息和违背自己私欲的内容感到不适。他们想要先知(愿主福安之)将这些经文改成他们喜欢的内容,他们对安拉的使者(愿主福安之)说:

"你给我们带来一本没有死后复生内容的《古兰经》,或将这本《古 兰经》中有关死后复生的内容删除!"  $^2$ 

"你给我们带来一本允许我们崇拜拉特和乌拉的《古兰经》,如果安拉不给你降示这样的《古兰经》,那你就编写一本这样的经典,或修改下降给你的《古兰经》。用有关仁慈的经文替换有关惩罚的经文,互换合法与非法。"<sup>3</sup>

简单来说,他们为了随心所欲地生活,放弃了真正属于人的生活。这 些可悲的人相信强者永远是对的,对他们来说,真理和律法不值一提。

安拉在《古兰经》中这样描述他们:

"有人对他们宣读我的明确的节文的时候,那些不希望会见我的人说:'你给我们另拿一部《古兰经》来,或者请你更改它。'你说:'我不可能擅自更改它,我只能遵从我所受的启示。如果我违抗我的主,我的确畏惧重大日的刑罚。'"4

<sup>3.</sup> 瓦希迪, 第270页; 阿鲁西, XI, 85。

<sup>4.</sup> 优努斯章10:15。

这正是当今自然神论想带领人们走的方向。他们声称"安拉创造了这个世界之后就放任不管了", 祂不会管任何被造物。也就是说, 祂创造了动物后, 就放纵它们, 人也是这样的。但真相并非如此。

因为,动物的被造也有其目的。哪一种动物的被造毫无意义?没有任何一种!例如:

蜜蜂会酿造蜂蜜;母鸡会下蛋;奶牛会产奶;马匹会驮运货物;蚂蚁之间的分工是团队合作最完美的例子,每一个动物都有其存在的意义。

各种各样的动物,小到麻雀、苍蝇,大到大象、鲸鱼,万物都在展示着造物主的大能。甚至连蛇和蝎子这样的动物也有自己的责任和义务,以便人们思考,使人们联想到惩罚的恐惧。

安拉在《古兰经》中说:

"祂使天地万物为你们服务,对于能思维的民众,此中确有许多迹象。"<sup>5</sup>

安拉在下列经文中这样描述这一真理:

"难道你们不知道吗?安拉使天地间的一切服务于你们,祂博施你们内外的恩惠。有人争论安拉的德性,但他们既无知识,又无向导,且无明确的经典。"6

连动物的被造都有其目的,被创造成最精巧的人却没有任何目的,这 合乎常理吗?这难道不值得思考吗?

安拉在《古兰经》中非常清晰明了地回答这一问题:

"难道你们以为我只是徒然地创造了你们,而你们不被召归于我吗?"<sup>7</sup>

"安拉那里,有幽玄的宝藏,只有祂知道那些宝藏。祂知道陆上和海中的一切;即使只有一片叶子掉落,祂也是知道的;地面下重重黑暗中的谷粒,地面上翠绿的和枯槁的草木,全都详载在明白的天经中。"8

也就是说,从微小到庞大的所有被造物都在向我们发出警告的信号, 所有被造物都是造物主的杰作···

<sup>5.</sup> 屈膝章45:13。

<sup>6.</sup> 鲁格曼章31:20。

<sup>7.</sup> 信士章23:115

<sup>8.</sup> 牲畜章6:59

那么,不能从作品中看到创作者,不能从工艺品中看到艺术家,不能 从原因中看到本质,这不是精神错乱又是什么呢?

从一颗微粒到整个宇宙,从微观世界到宏观世界,有无数引导人们思考安拉大能的迹象,面对这些仍然漫不经心、毫无感知、从不思考,这不是精神错乱和理智坍塌又是什么呢?

远离造物主的启示和崇高而逐步机械化的头脑,难道不是盖上了消除 人的尊严和荣耀的印章吗?

那些认为万物之间精巧的秩序是偶然形成的,其中没有任何原因和目的的人,难道不是因为过度自信而导致内心世界崩塌的可怜人吗?

用健全的理智思考的话,能从任何一个被造物上演绎出上千种思考安拉的方式。无论我们从哪一方面观察,只要我们正确地观察,都能被带入沉思之境。我们身边就有数不尽的例子,例如:

1915年世界人口有15亿,现在已达到70亿。尽管世界人口增长了很多倍,地球也没有停止给人们提供粮食。随着人口的增加,造物主赏赐给我们的给养也在增加。饥荒不过是无情者的麻木不仁和殖民所造成的,这是无情所造成的痛苦的画面。如果人们意识到殖民的危害,避免殖民事件的发生,地球上绝不会出现饥荒。如果能避免铺张浪费和奢侈行为,粮食用量绰绰有余。也就是说,世界人口的增加和造物主赏赐给我们的给养是成正比的。因看不到这一真相而担心受怕,不过是因为漫不经心和无知。

因为,在十五世纪以前就存在因无知喊出了荒唐的口号,实施了极端的行为,那时世界人口还不足10亿,他们呼吁"地球不可能供养这么多人口,所以我们必须杀掉多余的人,杀掉新生儿!",结果造成一系列不平衡现象的发生。

但事实是,无论在什么条件下,永恒且独一的造物主从物质和精神方面给人们赏赐着必要的食粮。在历史长河中,世界人口的增加和粮食产量是成正比的。

仅仅是这一点,这一真相对于能看到它的人来说就展现着安拉无限的 大能!

历史见证着这一切。

人们通过一点一点地收集知识,从而建立起学科。无论在哪一时期, 教授给人们的新旧知识,都是安拉赏赐给我们的恩典,以便我们思考祂的 伟大和威严。

首先要明白这些。其次,能够正确阅读宇宙中的哲理和真理、理解其中的含义、深度思考的人们多么幸福啊!

#### 原因二

第二个将人们带入自然神论的原因是当今基督教的糟糕处境。 我们都知道在历史上:

- 基督教的核心已被保罗和耶和华见证者们洗劫一空。
- 基督教的教义已被大公会议中的人重新编写。
- 在功修方面,他们将礼拜改成弥撒(他们篡改了做功修的方式), 将割礼改成了洗礼,将斋戒改成了节食。
- 教堂被授予宽恕罪过的权威,然而,教主一个凡人如何能宽恕和自己一样的另一个人的罪过呢?
- 通过高喊"凯撒的应当归给凯撒"<sup>9</sup>,删除宗教中关于今世生活的 律法,将宗教囚禁在教堂中。但国家首领怎能获得决定人际交往 和刑事惩罚的唯一权威呢?
- 偏执的基督教对科学的真理保持偏执的态度,将科学家施压在宗教裁判所。其中最有名的是伽利略在法庭上的处境。

因为基督教的偏执行为,开始出现科学和信仰水火不容、势不两立的 言论,反复强调说服人们:

"如果你相信科学,那你必须远离宗教!"

但是,如果这一言论针对已被篡改了的宗教,非常契合的;但如果将这样的论调使用在真正的信仰上,那么将是非常错误的。因为,人们在拥有正确的知识,远离谬论的时候,会更加尊重并接近真理的宗教。

也就是说,将谬论和真理的宗教一概而论,就像等量齐观有害的食物 和健康的食物一样,即便健康的食物能治疗疾病,也会选择不食用任何食 物,这种行为属于自杀。因为,食物对于生理健康是必要的,真理的宗教

<sup>9.</sup> 马太福音22: 21; 路加福音20: 25

对于精神健康是必要的。因此,不是选择拒绝有害的食物,而是说"我从此不再吃任何食物!",这不过是一种愚蠢的自杀行为。

然而,一种狡猾和带有欺骗性的哲学,它将真相掩藏在幕布之后,传播如果人们要从事科学工作就必须与宗教和信仰保持距离的想法。可悲的是这种想法已经影响了许多受过教育的人们,使得他们远离了宗教。有位思想家说:

"若将科学和宗教分开,没有科学的宗教会使人落后,没有宗教的科学会将人带向无神论。"

在历史上,基督教正是因为这一错误行为受到了篡改。起初,被篡改的宗教满足了人们的私欲,人们从中尝到了甜头,没有人注意到这危险的质变。就在这时,伟大的安拉下降了伊斯兰,伴随着伊斯兰的来临,之前的所有宗教(包括被篡改的基督教)都失去了意义。

在今天已经被全能的安拉取消的基督教,剩下的只是一个空壳的勋章, 一个没有任何真实的精神性的勋章,仅仅是用来安慰那些持有它的人们。

实际上,他们也知道自己可怜可悲的处境。但他们并没有寻找解决方案,而是将注意力转移到将伊斯兰拖入深渊,以便安抚自己的良心。更过分的是,他们还无耻地建议穆斯林也跟随他们。这就像一位病入膏肓的人,不愿配合治疗疾病,而是对身体健康的医生说: "你也让自己患上这种病,不要只让我一人受苦!我们一起死吧!"这一残缺的逻辑在教宗方济各10的采访中展现得淋漓尽致,他说:

"就像我们对于我们自己的神圣经文所作做的一样,穆斯林如果能用 批判性的态度对待《古兰经》,这也将对他们很有利。历史的方法论和批 判性分析将帮助他们推动进程。"

但是,被他们称作的进程,只是让人们更多地转向无神论和自然神论,作为对于他们自己荒谬的宗教的反应。他们仅仅是希望将这个病毒也注入伊斯兰,以此来证明他们是正确的。

但是,真正的进步是唾弃虚假而转向真相;隔绝病毒,去寻找治愈的 方式。

<sup>10.</sup> 方济各(Pope Francis): 1936年12月17日出生于阿根廷布宜诺斯艾利斯,是天主教第266 任教皇。

他们需要意识到,基督教中大量的矛盾和冲突正将他们自己推向无神 论和自然神论。

在十六世纪,德国的马丁·路德第一个提出了反对意见。同时,他也 根据自己的想法构造了一个宗教。基督教分裂为天主教和东正教之后,又 分裂出新教,并且每一教派中还存在无数个小分支。从而出现了众多相互 矛盾的宗教观点,大众被剥夺了寻找真理的权力,又无法从谬论中得到满 足,自然开始远离宗教。

因谬论和被篡改的基督教,人们经历了很多磨难。因此,一些别有用 心的哲学流派从一开始就将这些原因归罪于真理的宗教,试图抹黑真理的 宗教和信仰。以便为无神论和自然神论的发展提供舒适的温床。

然而,问题的真正来源是被篡改的基督教。

伊斯兰教义从未被篡改,因为它在安拉的保护下,并且是唯一一个坚 守正道的真理的宗教,直到世界末日为止。

因此, 所有以宗教为名, 提出宗教与科学之间的冲突和信仰的空虚, 都不来自伊斯兰, 而是来自被篡改的宗教。

将漫不经心的人带向自然神论的**第三个原因**是: 唯物主义哲学的形成。也就是, 机械的发展…

神圣的考验确实富有哲理:

欧洲远离基督教的时期,实证科学、工业等相关领域得到了快速发展。纵观历史,过度使用物质力量能麻痹人,使人变得不自量力。阿德、 塞姆德、奈牟鲁德和法老是最显著的例子。

那些时期的否认者对先知们带来的一切感到不适,尤其对权利法则感到极度不适。因为他们秉持"我的宗教就是我的欲望",想一边坚守自我、追随欲望,做着最严重、最卑鄙的事情,却又不想受到任何清算。他们不想死亡,不想重新被复活。他们不愿思考必定会面对的事情和无可逃避的结果。所以,否认是他们唯一的逃避方式。但从阿丹先知开始,没有任何一个否认者获得过拯救…他们唯一慰藉自己的方式是麻木不仁,也就是说临死前仍未意识到这种欺骗的严重性。

在各个时代,采用这种极其恶劣的欺骗方式的陷阱和面具都存在,在 近代编造了各式各样的思想和有毒的意识形态。可以总结为:

唯物主义只关注物质或表面现象,忽略事物背后的意义、灵性和哲理。 它以多种方式呈现,包括政治和经济。但从本质来说,都否认真主。

举例来说,在共产主义和社会主义中所呈现出的是:将宗教视为毒害大众的鸦片,完全排斥宗教。以公平公正的名义出发,却为党内少数人服务。喊着谴责剥削的口号,却剥削压制自己的公民,行动上只有无情的殖民和残酷的迫害。

资本主义和自由主义,通过各种经济手段剥削了百姓。据研究,前50位世界首富占据的财产和全球一半人口占有的财产总量相同。奈吉卜·法泽里(Necip Fazıl)说:

"狼不能合理分配该分配的东西,哪怕它当上了羊群的王。" 资本主义说:

"财产是属于个人的。"

他的意思是:

"谁得到了财产,并且想要得到更多的话,就让他随心所欲地做自己想做的事。在社会生活中无需保护物质公平和仁慈之心。"

当他们被问到, "穷人怎么办?"的时候, 他们谎称:

"自由获得的财富会流向所有人。物价会下降,所有人都能找到工作,处处能看到繁荣复兴的景象。"

唉,这只是为了剥削人们的能量和梦想,让人们自愿接受这一想法而 编造出的谎言。这是绝不可能实现的传说。

事实上,资本主义和自由主义一成不变地跳过公众而让财富进入信托 和垄断集团。穷人变得更穷,更多的人被戴上镣铐,变成了高利贷和利息 的奴隶。

共产主义说:

"资产是属于人民的!"

基于公平公正的原则,所有公民都是国家的工人,而国家将收入平均 分配给每个人。这是为了剥削人们的能量和梦想,让人们自愿接受这一想 法而编造出的另一套谎言。这也是绝不可能实现的传说。 事实是,党员取代了资本主义中的信托。让平民百姓像奴隶那样工作,赋予党员很多特权,帮助他们获得财产。正因为这些不公平的政策, 共产主义已土崩瓦解。

任何时候只有伊斯兰坚决反对上述两种情况,并尽全力解决人们遇到 的问题,给社会带来安宁。

这是因为在伊斯兰中,"财产既不属于个人,也不属于社会。财产只属于安拉,人仅仅是短暂的受托者。"

因此,伊斯兰既承认财产的私人拥有权,又将穷人托付给富人,将弱者托付给强者。

富人以做功修的方式给贫民缴纳天课和施舍,通过这种方式搭建起教 胞情谊,这给整个社会撑起了一把仁慈与同情的保护伞。穆民因为有对后 世的信仰,时常会将短暂今世上的财产花费于做善事,捐赠给慈善组织等 机构。因拥有优美的道德,他们会仁慈同情地对待穷人,与他们共享自己 的财产。

但是,剥削人的意识形态一边在物质上摧毁人们,一边给人们灌输漫 不经心的心态,并以邪恶入侵人们。

渐渐的,人们只会关注个人利益,只会看到物质条件。良知之源会因 缺少仁慈和同情变得干涸。

资本主义的原则"让人们做任何他们想做的事情",在获取利益的途径上毫无底线。只要能达到目的,任何方式都是可行的。

这场血洗席卷了今天的叙利亚,缅甸和也门,这是自然神论造成的无 秩序无公正的可悲的结果。

在虐待压迫穷人及其他弱势群体的同时,社会精英阶层被灌输了无情 的傲慢思想。群众被电视、网络、娱乐和肉体上的快感牢牢吸引。

没有宗教的控制,也没有良知的制裁!没有任何对后世的担忧!没有灵魂和精神可以诉诸良知!

在这种情况下,科技发展让人变得自私自利。活在当下的欲望打消了 人们心中对后世的担忧。

文化全球化将这种野蛮想法传播到了世界各地。这促成了一个新的人格出现,任何道德不受权利和宗教的约束,跟随私欲随心所欲地生活。坠入私欲旋涡中的人也不想受到真理的宗教——伊斯兰的约束。

伊斯兰给人们教授正确的生活方式、仁慈、不侵犯他人的权利、遵纪 守法、公平公正、敬畏等。但陷入私欲旋涡中的人们并不想要这些。

就这样,上述**三个原因**造成的结果是将很多人带向了无神论和自然神 论。

有些人因恐惧和毫无逻辑可言无法接受无神论,他们自欺欺人地说: "若我承认造物主的存在,那我就不会感到如此恐惧了。"然后声称自己是自然神论者。这一现象也开始出现在在虔诚的穆斯林家庭中长大的孩子身上。

但这两者,即无神论和自然神论之间并没有任何区别,两者都是理性的癫狂!

如果自然神论者说: "我要远离宗教,做非法的事情,随心所欲地生活,但我并不否认安拉。我不是无神论者,我不否认造物主的存在。"

那么,他们要知道,自然神论和无神论没有任何区别!

他们需要了解一下自然神论对宗教的指控。然后会发现,自然神论和 无神论所推崇的没有任何区别。

一瓶足以杀死一个人的毒药,其中的一滴难道会因为被水稀释了之后 就不是毒药了么?

有什么区别呢?一个是否认,另一个也是否认!

就像伪信比否认更恶劣一样,自然神论比无神论更恶劣!

编写这本书的目的是为了让人们能正确理解这一点,保护自己纯净的心灵世界不受污染,并回答理智匮乏/逻辑混乱的无神论和自然神论提出的 荒谬的问题,让他们认识到自己是如何否认造物主的。

祈求伟大的安拉;

让从互联网等类似环境中受到侵袭的年轻人,能从这本书中找到棘手 问题的答案。愿这本书能为忙于传播伊斯兰的人指明方向。

引导来自安拉。

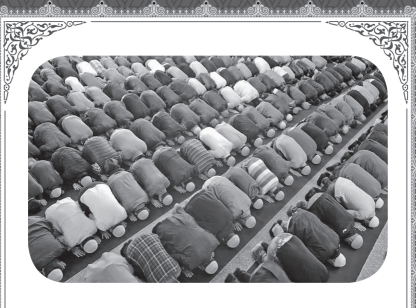
自然神论 ————

祈求伟大的安拉,掌权万物的安拉,永远不要给我们及我们的子孙后 代否认或不信的机会。祈求安拉保护我们及我们子孙后代的信仰,直到世 界末日!

阿敏! 11

奥斯曼・努日・托普巴希 2019年3月 - 伊历1440年7月 Akmescid

<sup>11.</sup> 感谢为这本书做出贡献的麦赫迈德•阿里•艾什麦力和M阿斯穆•古吉克阿什吉,祈求安拉让这本书能成为他们的川流不息的施舍!



## 信仰是最伟大的思典



迈哈迈德·阿克夫说: 信仰是珍宝,多么神圣,多么伟大! 心灵缺少了它会变得锈迹斑斑,成为胸膛上的负担! 信仰是安宁与幸福。 没有信仰会变得漫无目的,躁动不安。 心灵也会走向毁灭。



### 信仰是最伟大的思典

安拉赋予我们最伟大的恩典是伊斯兰,及信仰它的能力。

在伊斯兰教中,信仰意味着用心确认,口舌招认。信仰由心而生,从 我们的内心延伸至我们的语言、生活、行为、品行以及道德上。

信仰不是通过理智就能得到的。当然,获得信仰需要正确的知识。但 是,拥有知识不能直接获得信仰。

易卜劣斯通晓安拉的荣耀和大能;但他却因安拉对阿丹先知的赞扬而产生嫉妒之心,从而反抗造物主的命令,并与主争论。易卜劣斯的这些行为让安拉给他贴上了"不信者"的标签。

历史上有许多人,像法老,艾布·贾赫勒,瓦利德·本·穆吉拉这些人,即使他们亲眼目睹了许多奇迹,也发自内心地承认先知诚实和正直的品德,但他们仅仅是因为自身的嫉妒之心和对伊斯兰的敌意未获得信仰。也就是说,许多人即使他们的内心深处已经接受了真理,但因为自身的骄傲而反对真理。

这是因为,信仰是心灵的行为。奥斯曼帝国时期的学者朱迪(Cudi)先生在一首诗中写到:

主啊!如果你不引导,拥有渊博的知识又能怎样?即使艾布·贾赫勒会阿拉伯语,《古兰经》对他又有何益处?我们要知道这一真理:

伊斯兰是超越理智的,它是来自造物主最伟大的恩典。仅仅用安拉创造并赋予我们的理智,是无法正确的衡量和评估祂的命令和宗教的。

这正是为什么宗教要求服从。因为信仰本身就是要求信幽玄的。当死 亡降临,幽玄的幕布升起,人们得以窥见永恒世界中的天使以及其他存在 物时,信仰的考验也就结束了。重要的是,在今世信仰众先知和天启的经 典,摆脱内心的私欲和来自恶魔的猜疑和诱惑,在全身心顺服的情况下相 信真理。 只用理智是无法做到尽信安拉在《古兰经》中给先知下降的启示,以 及在将来要发生的关于后世的真相,这些只有通过心灵的确认才能做到百 分百相信。

伊斯兰召唤人们信仰的真理,理智健全者会毫不犹豫地选择接受。换句话来说,伊斯兰并非在理智之外。相反它通过教育理智,使它成为真正健全的理智。否则,人将会永久地深陷在无知和愚昧之中,直到被毁灭。也就是说,理智只有通过接受伊斯兰教育才能得到真正的理性。

为此,《古兰经》和圣训为认主独一的信仰、众先知的为圣,以及后世生活提供了可信的证据。

因此,没有恶意的猜疑,未受到恶魔诱惑的心灵能从伊斯兰显而易见的明证中受益,看到真理,并归信伊斯兰。

因为,伊斯兰能解答人们生活中所遇、所想、所涉及的一切问题。它 以最美好的方式规范了我们的生活。

伊斯兰是获得幸福和安宁唯一的处方,这不仅仅只针对于穆斯林,对 全人类来说也是如此。

迈哈迈德 • 阿克夫说:

信仰是珍宝, 多么神圣, 多么伟大!

心灵缺少了它会变得锈迹斑斑, 成为胸口上的负担!

信仰是安宁与幸福。没有信仰,人会变得漫无目的,躁动不安,心灵也会走向毁灭。每个否认者和反抗者对于: "我为什么会在这里?宇宙为什么会被创造?我被造的目的是什么?"等等问题,毫无思考,这实际上是屈服于私欲生活的愚昧的一种表现。

生命是安拉赋予人最珍贵的资本(它存在的意义是用这个资本来赚取后世的幸福),但是没有信仰的人却只为满足属于短暂今世的私欲而花费这一资本,这是永久的破产。最终的结果是徒劳地试图逃离火狱,因为,在那里并没有可逃之处。唯一的避难所和庇护所只有全能的安拉。

神圣的《古兰经》向我们展示了人在历史上经受的惩罚的场景,我们的先知在圣训中通过描述后世的场景,也对我们发出了警告。

在过去,现在和未来的共同点是:

在获得了物质上的财富和安逸之后,人们通常会远离宗教和对精神的 培养。当成为欲望的奴隶时,会变得骄傲自大、远离信仰,走向否认造物 主、否认宗教、或是否认后世。

他们试图通过相信谬论和被篡改的宗教来安慰自己天性中对信仰的需求。用这样的文字游戏自创借口,如:"这是我的先祖们的宗教","这是我的人生哲学","我信仰自己喜欢的东西",或者是"这个信仰让我感到舒适"等。然而,安拉给他们中的每个人都印上了"否认者"的烙印。

真正的信仰是,按照造物主所喜爱的方式生活,遵循祂降示给众先知 的天启的信仰。

被任命的牧师,或大公会议和相似的机构设计了某些原则和声明,然 后对民众说:"这是我们的宗教"。只能说,这是非天启的宗教,是人们 自己虚构编造的。

这就是今天被分裂成上百个教派和分支的基督教的处境。

安拉明确否认了三位一体教义,它是一种偏离正道的说法,并且声明 尔萨先知(基督教称为耶稣)只是祂的仆人与使者。

犹太教也被野心勃勃和离经叛道的拉比侵蚀了,将其转变成了某一个 民族的宗教,篡改了它。事实上,所有种族都属于全能的安拉。

当理性和科学开始在西方盛行的时候,许多学者在面对基督教的不理性时,开始与之保持距离,有些人变成了无神论者。但仍然相信宇宙有一个造物主,相信生命有其目的的人们发现,他们处于既否认基督教,又承认造物主存在的事实之中。他们以此为愰,在给这一言论命名时,参照历史,找到了从古希腊开始就已经出现的谬论:自然神论。

被篡改的基督教因远离了认主独一的信仰,变成了否认真理的宗教。 只相信造物主,而不研究除此之外其他信条的自然神论也同样属于否认真 理的宗教。

假如他们深思,他们不难发现:

既然基督教已被篡改,难道安拉不会再给人们派遣一位新的先知,难道不会下降新的经典吗?安拉为人类带来了真理的宗教——伊斯兰,为人们派遣了新的先知——先知穆罕默德(愿主福安之),并下降了新的经典:《古兰经》。

很多有经之人看到了这些真理:

圣门弟子赛利曼·法瑞斯(愿主喜悦他)从伊朗启程,在寻找真理的道路上,数年来一直在各个牧师身边学习,当过奴隶,也被卖过。最终,一步一步地找到了先知穆罕默德(愿主福安之)。

一位犹太教教士阿卜杜拉·本·赛俩姆(愿主喜悦他),他同时也是一位圣门弟子,当他看到穆圣后惊呼:

"这真是一张不会说谎的脸!",之后他立马归信了。

无论是昨天、今天还是明天, 真理的宗教只有伊斯兰。

伊斯兰是在安拉那里唯一真实有效的宗教。12

阿丹先知,努哈先知,易卜拉欣先知,穆萨先知还有尔萨先知传播的都是伊斯兰教。

在过去的几个世纪里,大到整个伊斯兰世界,小到土耳其,在宗教生活和宗教教育方面,都经历了巨大的震荡。尤其是从十九世纪开始的"洋务运动",即坦齐马特改革运动开始,宗教教育就成为了孤儿,无人问津,后来直接被禁止了。

在奥斯曼帝国的郁金香时代,人们的生活追求开始从精神方面转向了物质方面,再加上在西线(二战时欧洲战场)的失利,人们错误地认为这些都是由宗教导致的。这就造成了对宗教的错误解读"宗教阻碍了发展"这一观点的盛行。这一现状造成的结果是,效仿西方的病毒开始在各处爆发,有毒的西方世界观开始攻击清白、真理的伊斯兰,例如:无神论,自然神论和改良主义。这些毒瘤也侵入了土耳其。

在当时,欧洲数不清的哲学观点开始对宗教发动全面进攻。

唯物主义,否认灵魂和所有精神能量的存在,否认除物质之外其他所 有的存在物。

实证主义,与唯物主义相似,否认一切不能被经验和实验证明的存在物。

他们认为, 理性和科学必须取代宗教在社会中的地位。

<sup>12.</sup> 请看《古兰经》仪姆兰的家属章3:19;筵席章5:3。

达尔文主义,他们主张人是偶然间从猿类进化而来的,人只是一种经过高级进化的猿猴。受达尔文主义影响的社会学家将宗教视为社会进化的落后阶段。

弗洛伊德主义或者心理分析理论(亦称精神分析学)又从另一方面贬低整个人类心理学,他们说一切行为举止都是由于性冲动造成的。

在土耳其这一场布满病毒的狂风暴雨中,特夫菲克·菲克雷特,拜斯·弗阿德,侯赛因·卡希特,阿卜杜拉·塞韦特等人,颠倒是非真理, 开始编写一些书籍、诗歌、小说和大量谎言来诽谤和造谣伊斯兰。还将东 方学家撰写的诽谤和诬陷伊斯兰以及穆圣的书籍翻译成土耳其语。

例如:

Tevfik Fikret在 *Tarih-i Kadime Zeyl* 诗歌中(一本关于古代历史的附录中),主张并美化无神论,侮辱《古兰经》,称其为"一本迂腐的书"。在另一则诗歌 *Haluk'un Amentüsü* (哈鲁克的总信词)中,他还编写了其他的作证言,试图创造出另一种信仰用来取代伊斯兰。

以下的文字出自那篇诗歌,表达了他拒绝对于祖国土耳其和民族的归 属感:

"我的故乡是土壤,民族是人类",这与2018年在伊斯坦布尔成立的"自然神论协会"的标语几乎一模一样。

在土耳其共和国刚刚成立之际,女作家哈莉德•艾迪卜•艾迪瓦尔 (Halide Edip Adiver)写的的《请你攻打婊子》(Vurun Kahpeye)小说中,有故意丑化宗教人士的言词。

还有,侯赛因·卡希特·雅尔琴将东方主义者莱昂·卡坦充满诽谤与 造谣的《伊斯兰历史》,和法国实证主义家埃米尔·涂尔干的《宗教生活 的基本形式》翻译成土耳其语并且在报刊上发表。

特夫菲克·菲克雷特和艾哈迈德·里扎等人成为了实证主义、唯物主义、达尔文主义还有心理分析理论在土耳其的推广人,而这些理论推崇的是无宗教主义。他们散播了很多反宗教的书籍,如:奥格·孔德,欧内斯特·雷南,莱因哈特·多齐。

这些人通过政治斗争,在摧毁奥斯曼帝国的同时,也将这些思想编辑成册,出版成书。通过教育体系将其加固在教师们和新一代年轻人的思想中。这几代人培养出的黑暗的知识分子们,毒害了土耳其的教育体系。

可悲的是,从那个年代继承下来的反宗教的思想,直到今天也仍然存 在于许多学术研究和知识界中。

#### 穆斯林对科学的贡献

在上述年代中,"科学和宗教"在欧洲和土耳其都被描述为是相对立 的。因此,对于科学感兴趣的年轻人就会远离宗教。通过研究历史,我们 会发现,穆斯林对科技发展做了巨大贡献。

举例来说;

- 穆斯林发明了代数和包括零在内的数字,这些都是通过穆斯林传到了欧洲。
- 阿拔斯王朝时代,哈里发马蒙执政时期(786-833),艾哈迈德•伊本•穆萨和他的兄弟在对土耳其东部(Sincan)和库法的地形进行了研究和测量之后,计算出赤道的长度为39千米,这一数据与现在的数据相比只有2.5%的误差。
- 穆斯林在科学史上有很多具有突破性的发明;最著名的有,在数学领域的花剌子模,化学领域的贾比尔·伊本·海扬,力学领域的阿布伊兹·伊斯梅尔·贾扎里,天文学领域的法尔加尼和巴塔尼,还有医学领域的伊本·西奈等。

此外,穆斯林将地理知识发展成了一门单独的学科。埃利亚•塞比 (1611-1682)游历全球各地的游记,还有伊本•白图泰(1304-1369)29年不间歇 地从一个大洲游历到另一个大洲的游记,都是历史学和地理学的瑰宝。

克里斯托弗·哥伦布(1446-1506)承认他是通过穆斯林发现了美洲大陆的存在,尤其参考学习了伊本·拉什德的著作。

比鲁尼(973-1048)早在几个世纪以前就提到了美洲大陆的存在,皮里•雷斯(Piri Reis)(1465-1554)《海洋书》(Kitab-1 Bahriye)著作中描绘了一张欧洲地图。直到今天,皮里•雷斯描绘的世界地图仍然让历史学家感到困惑的一点是,这张地图精准地描绘了格陵兰岛的三部分,那是登陆到格陵兰岛时才可能发现的。

八百多年前,伊德利希(1100-1166)就已经勾画出了与当今制作的世界 地图非常相似的地图。

另外,不要忘记,大部分的西方探险家,例如:克里斯托弗·哥伦布,麦哲伦,还有亚美利哥·韦斯普奇都是强盗。他们是窃贼,是强盗,多年来他们剥削、奴役和杀害在非洲和美洲的无辜的人民。

真正的探险家是穆斯林,像伊本·白图泰和埃利亚·塞比等人。他们以最好的方式向全世界通报了自己曾经去过的地方。

我们再看看另外一个领域,伊本·赫勒敦(1332-1406)在历史哲学界中是最有声望的人士之一,他是社会学的奠基人,他的著作《历史绪论》(Muqaddimah)至今仍是知识界的瑰宝。

在建筑学方面,人们第一个想到的名字就是建筑师锡南(1489-1588),他设计建造了数多辉煌的建筑,至今仍活在人们心中。

乌卢贝和阿里•库什苏通过自己制作的天文台和研究结果,勾画出了 星图,他们是天文学的开拓者。

遗憾的是,目前在土耳其在许多关于科学的著书立说的文章中都没有 提到穆斯林先辈们的这些发明,而是努力地将聚光灯打在西方否认者的发 明上,这是因为有自卑情绪的所谓知识分子们缺乏对于自己的文化和价值 观的自信心。

这种否认穆斯林先辈们对科学的贡献的行为是西方世界忘恩负义的表现。

对于不了解自己价值的东方来说,这种意识正是低贱的混淆视听造成的结果。

实际上,西方的发展成就完全归功于穆斯林发现的科学知识。欧洲知识界通过学习巴格达文化,在十字军东征和安达卢西亚(穆斯林执政时期的西班牙)大学学习到了很多知识,在这之后才得到发展。

己故的学者弗阿德·色孜根(Fuad Sezgin)一生都致力于证明这一真相,坚持己见。据他的研究表明:

当今的欧洲世界断言说,将数学运用在自然界中的第一个人是罗吉尔·培根(1219-1292),光学和制造发明照相机基础《暗房》(Karanlik Oda)

的人是莱维·本·热尔松(1288-1344)。但事实是,伊本·海赛姆(逝于1041年)早在他俩之前就发明了这些。

他们还断言说,将三角学建立成一门独立学科的是雷乔蒙塔努斯(逝于1476年)。但实际上,这门学科最早是由纳斯鲁丁·图斯(Nasiruddin Tusi)(逝于1274年)建立的。

他们还断言说,首次提出日心说的是尼古拉·哥白尼和凯普莱尔 (Kepler)(一位日耳曼天文学家)。但事实是,这些天文学家都受到了西班牙穆斯林宰尔卡里(Enduluslu ez-Zerkali)(11世纪)等学者的影响。

在每个知识领域都有数不胜数这样的例子。13

与之相对立的,在十六世纪,西方世界在面对真实的科学知识时,仍 固持己见,错误地判断。

那时,通过翻译学习穆斯林学者们的著作,正确的天文学知识开始 在欧洲传播。伽利略提出了地球在转动的说法,这一说法与教堂的主张相 反。因此,他被告上了宗教法庭,受到教会迫害,被终身监禁。伽利略为 了逃离监狱,改变了自己的说法。当他走出监狱的大门时,忍不住对朋友 们说:

"即使我说地球是静止的,但它仍然是在转动的。"

因此,在科学进步和社会发展中,他们没有任何理由可以诋毁穆斯林。 再举一个例子;

欧洲最重要的知识分子托马斯·阿奎那,帕斯卡,笛卡尔,和大卫· 休谟在建立自己的思想体系时都借鉴了伊玛目安萨里(Gazzali)的作品。

但是在近些年,我们被迫忘记这些事实。他们通过电视,网络和手机,将音乐、电影、广告和时尚界作为它们的雇佣兵,向所有的家庭投下 毒液。

在这些混乱之中,穆斯林的信仰已经成为被伊斯兰的敌人攻击的目标,其中之一就是自然神论。

<sup>13.</sup> Fuad Sezgin (弗阿德·色孜根), İslam'da Bilim ve Teknik (伊斯兰科技), 2008, Kültür A.Ş., c.I, s.163-166

#### 自然神论

自然神论是无知的表现。生活在蒙昧时期的一些阿拉伯人说:

"世界上只有一个安拉, 祂创造了人、天地万物和宇宙; 祂使雨露从天而降。但是祂并没有派遣先知和下降经典, 也没有为我们制定生活法则。我们不会被复活, 也不会接受审判或惩罚!"他们不仅崇拜安拉, 也崇拜偶像。

那时的异教徒,对《古兰经》中关于死亡之后要面临的事情和后世生活感到不适,无法接受这些,因为这冒犯了他们的野心和欲望。他们让先知(愿主福安之)将这些经文改写成符合自己私欲的形式。于是,他们找到先知并对他说:

- "你给我们带来一本没有死后复生内容的《古兰经》,或将这本《古兰经》中有关死后复生的内容删除!"
- "你给我们带来一本允许我们崇拜拉特和乌拉的《古兰经》。
- 如果安拉不给你降示这样的《古兰经》,那你就自己编写一本这样的经典,或修改下降给你的《古兰经》。(删除有关后世的内容!)
- 用有关仁慈的经文替换有关惩罚的经文。
- 互换合法与非法。" 15

安拉在《古兰经》中这样描述他们:

"有人对他们宣读我的明确的节文的时候,那些不希望会见我的人说:'你给我们另拿一部《古兰经》来,或者请你更改它。'你说:'我不可能擅自更改它,我只能遵从我所受的启示。如果我违抗我的主,我的确畏惧重大日的刑罚。'"16

因此,我们知道自然神论这一无稽信仰看似是相信造物主的存在,但 他们所相信的并不是真正的安拉,而是自己拟人化捏造出的一个神。这个 神并不是真实存在的,而是他们想象出来的。总的来说,他们否认唯一的 安拉,否认祂的命令、使者、经典、复生日和后世。

<sup>14.</sup> 扎贾吉, Maan'l-Our'an wa I'rabuhu, III, 11。

<sup>15.</sup> 瓦希迪, 第270页; 阿鲁西, XI, 85。

<sup>16.</sup> 优努斯章 10: 15。

完全否认全能的安拉,就像在阳光明媚、灼热的晌午否认太阳那般 愚蠢。自然神论者否认的方式是这样的,他们相信造物主安拉的存在,但 否认祂是世间万物的养主,否认祂给仆人制定的命令,否认祂对仆人的教 诲,否认祂的惩罚与奖赏。毫无疑问,他们自己手握绳索,肆意摇摆,在 各个方面都跟随着自己的私欲,放肆作恶。他们所相信的只不过是空洞无 效、没有任何律法,自己构造出的造物主,就像是一个毫无生机的神像。 他们所构想出的神像,一方面拥有至高无上的大能,在宇宙中创造了很多 完美无缺的微观世界,并使它们在互不干扰的情况下运行。另一方面又将 管理这些事物的权力交给了祂的仆人和其他被造物,这没有任何逻辑可 言,如果是这样的话,难道整个宇宙不会爆炸吗?

自然神论者设想的是一个假想的神,仅仅是建立在语言上的神。一个 没有任何命令的神像,一个无法禁止残暴的神像,一个不会提供任何秩序 也不会惩罚暴政的神像,一个没有是非之分和公平正义的神像,一个不会 教授给人们任何道德价值观的神像,一个对被压迫者没有任何怜悯和同情 的神像。也就是说,对残暴视而不见,对被压迫者熟识无睹的神像。这是 一个通过想象构造出的、没有任何意义的、虚假的编造。

这种信仰没有任何逻辑可言,简直是理性的癫狂。

在希腊崇拜神像的信仰中出现了这样一种形式的自然神论。在理智和逻辑的促使下,他们相信宇宙万物的运行有一个"源动力"的存在,也就是说,相信一定有一个造物主的存在。这样,他们既可以崇拜捏造出的神像,以此满足渴望崇拜神像的欲望;又可做到相信造物主的存在,从而安抚自己的内心。

在过去的几个世纪里,相似的趋势在基督教世界兴起。被篡改的基督 教遭到理性、科学和人道主义的致命打击之后,人们开始否定基督教机构 的权威性,例如:教堂和教皇权力等。

众所周知,基督教现在已经完全变成了一个人为编造的宗教。保罗是奠基人,但他并不是先知。他的信仰系统是理事会在国王的施压下编制的。他们当下庆祝的节日,例如圣诞节,也是之后才被纳入基督教的。再举最后一个例子,红衣教会给在过去几年去世的教皇们赋予了"已进入了天堂"的称号。

当然,这样的宗教无法满足人们的理智、内心和心灵。在西方那些否 认教堂,否认教职人员编造出的谬论的人,他们仍相信造物主的存在,这 正是造就自然神论出现的原因。

### 后世是真实存在的!

从这些横行世界各地的歪风邪气来看,我们现在生活的时代就是蒙昧 时期。蒙昧时期开始的迹象之一就是否认后世的存在。

因为,跟随私欲的结果是造成残暴和不公平之事的发生。这促成了自 私自利、吝啬、贪婪、骄傲自大、放肆自我等不良品德的爆发。这一切的 结果促使了人们对安拉以及祂的仆人犯下数不尽的罪过。

相信最终审判日能促使人们做到公平公正,将自己培养成拥有优美品 德的人,在真理和律法上会非常小心谨慎。简单来说,信后世会引领人们 走向虔诚。

而这些被私欲奴役的人们,对有关后世的信息会感到不安。

自从奥斯曼帝国时期开始,在伊斯坦布尔锌吉日里库峪公墓门头的标牌上写着:

"每一个有生命的,都要品尝死亡的滋味…。"17

随着时代的变化,今日有一些记者对这节经文向市政府提出了控告, 他们说: "我们每天都要经过这条路,这句话让我们感到焦虑,请把它摘掉!"

一些新兴城市的墓地都建设在城郊地区,这种做法也是对死亡的一种 逃避。

这些都与有信仰文化的奥斯曼帝国时期相去甚远,那时的公墓都建设在城市中心和清真寺花园里。人们经常生活在"今世是短暂的"的意识中,提醒人们永存的只有安拉,终有一天我们都会回归于祂。

在这充满无知的年代,人们宣传的无神论、自然神论以及世俗主义的 观念中都没有关于后世的信仰。没有人道和同情,到处充斥着冷酷、野蛮 和残忍。纵观历史,我们能看到很多这样的行为,如:十字军东征时期的 安达卢西亚(即西班牙)。近代,相同的事情也发生在高加索、波斯尼亚和 伊朗,以及正在发生在叙利亚,也门和缅甸。

<sup>17.</sup> 蜘蛛章29: 57。

当年第一批听到伊斯兰的民众也逃避有关后世的信息。安拉在首次下降的《古兰经》经文中,用恐惧的言词描述了复生日和后世的场景,以此来警告他们。

多神教徒将人死后又重新被复活称为"重大消息";

他们开始焦虑地互相辩论,"如果重大消息真实存在的话,我们将会 面临什么?如果我们被重新复活的话,将会发生什么?"针对这些问题, 安拉在《古兰经》中说:

"他们在互相询问什么?在询问那重大的消息,就是他们所争论的消息。"<sup>18</sup>

当下无知的年代中,试图在私欲生活漩涡中挣扎的人们,仍在寻找着 逃避后世的方法。

但是,这种情况《古兰经》早就给与了答案:

"在那日,人将说:'逃到哪里去呢?'绝不然,绝无任何避难 所。"<sup>19</sup>

我们不能忘记;

从古至今,即便有众先知给人们讲解死亡,它仍然萦绕在人们脑海中。像毒蛇那样盘踞在人们脑海中,不时可怕地蜿蜒爬行着,试图用私欲性的恐惧使其平息。但是,当炽热的旋涡缠绕着众人的死亡给人带来恐惧和焦虑时,了解死亡的真相和用乐观积极地心态面对死亡是我们的首要目标。

只靠人的认知是无法理解坟墓中的生活和后世生活的,只有通过启示和众先知的讲解才可明白这些。我们要感谢所有先知,尤其是穆罕默德先知(愿主福安之)给我们带来的有关未来的信息。若像自然神论者和无神论者那样,对此漠不关心,甚至尝试掩盖这个话题,这是非常愚蠢的做法。

如果没有后世,我们的存在和今世也就不会有任何意义。

我们用健全的理智来思考一下:

- 人为什么会来到今世?
- 我们生活在谁的国权下?
- 是谁将所有被造物提供给了人类?又是为什么?
- 旅途的终点是哪里?

<sup>18.</sup> 消息章78: 1-3。

<sup>19.</sup> 复活章75: 10-11。

当蒙昧时期的多神教徒杏德听说,在伊斯兰中奴隶和主人处于平等地 位时非常吃惊,她抗议这一公平、平等的规定,她说:

"这算什么宗教?我怎么能和奴隶平起平坐?"

### 伊斯兰不可能没有教律/教法

自然神论有很多不同的形式,他们都渴望一个没有教法、规则和原则的宗教;简答来说,他们想要一个没有合法和非法之分的宗教!从另一方面看,他们想要的是:"按照我们的意愿制定宗教!让它不要干预我的愿望和想法!"

就像全能的安拉给宇宙置入秩序一样,同样,祂也给人制定了教法。 安拉在《古兰经》中说:

"祂曾升起苍穹, 祂曾规定公平, 以免你们用秤不公。"20

被创造的目的是为了崇拜我们的养主,今世是一个学校,用来测试被造物是否实现了被创造的目的。在学校里,懒惰的学生希望永远没有考试,也不想做作业或复习功课。但是,如果没有这些的话,学校想要达到的教学目标永远不可能实现。

相反,勤奋的学生为了完成相应的目标,知道自己来学校的原因和目的,他们非常喜欢考试和各种作业,会全心全力、发自内心地想要完成它们。

在施暴的环境中,行暴者不希望有公平。野蛮人也不希望有怜悯,他们会说: "万事都凭运气!"

但仁慈的人们希望和平和公正,它们还会努力建设这些。

而当今的社会,大地上不再有同情的种子,在从天而降的炸弹之下瑟瑟发抖的国家是真正的受难国。当今被资本主义团体侵犯和掠夺的国家,都变成了令人心痛和充满了苦难的地方,像叙利亚、伊拉克、也门、缅甸和巴勒斯坦等国家。这是因为资本主义世界碾碎了仁慈,步入了自私自利,野蛮横暴的时代。

不懂得仁慈的人,他们失去了最珍贵的宝藏,弄丢了打开幸福之门的 钥匙。

仁慈在穆斯林心中就像一束永不熄灭的火苗。穆斯林和非穆斯林之间的区别是穆斯林更加仁慈。没有信仰的人和否认者基本上都是无情的。

<sup>20.</sup> 至仁主章55: 7-8。

仁慈是一种神圣的品德,它是人性的见证者,它能使我们通过心灵接近安拉。

例如, 斋戒教给我们的第一课就是怜悯。它将我们由于缺乏同情心而 被蒙蔽的内心重新引向光明。

同样,宗教教育机构应该是一个仁慈之家。如果墙壁里填充的不是 爱,而是自大、自私自利的情感,仁慈之树在发芽之前就会枯竭。

在这里,为了让人们知道所有的被造物都有其被造的目的,安拉在《古兰经》中说:

"难道人猜想自己是被放任的吗?"21

"难道你们以为我只是徒然地创造了你们,而你们不被召归于我吗?"<sup>22</sup>

世界上每天都会发生犯罪行为。

想象一下,若一名臭名昭著的凶手逍遥法外将会发生什么?

想象一下, 若将一只狼放入羊群中将会发生什么?

以此类推,人在今世侵犯了很多权利和法律,犯下累累罪行。这些事情不可能没有清算和审判,否则无法想象将会发生什么。

假设这宏大的宇宙和人类被以最完美的形态创造,却被允许做任何他 们想做的事情,这是不符合任何逻辑的。认为被造物都是无限自由的人, 只能说明他们已经失去了理智。因为就算是最为倾向自由的政治体系治理 的国家也存在大量的监狱,这些监狱通常都是满员的。这些都应使人联想 到后世的清算。

如果宗教是通过理智来制定的话,每个人都会制定一个宗教,我们会 在一个充斥着数十亿种宗教的环境中杂乱无章地生活。大家互相反对,所 有人都会想方设法地反驳对方的观点。

这正是所有哲学家们互相反驳对方的原因,他们驳斥对方,想要推翻对方的观点。例如,在古希腊,哲学家们扭曲的思想将自己神化,以此诞生了众多神灵,还在彼此之间搭建了亲戚关系。同样是哲学家们,他们把大众看成是无产阶级,使他们被奴役,侵犯了他们的尊严。尤其像亚里士

<sup>21.</sup> 复活章75: 36。

<sup>22.</sup> 信士章23: 115。

多德等哲学家的书籍都被存放在布满灰尘的书架上了,他们既无法照亮自己也无法照亮他人。

相反,众先知都是互相印证的,并且给整个社会群体带来了安宁。

如今, '全球文化'潮流侵蚀着穆斯林世界的每一个角落,就像一个 到处掠夺的军队一样进行文化侵略。煽动私欲的广告,激起奢侈生活和浪费 行为的时尚,错误的电视节目和低劣的互联网信息,消极的教诲和宣传口号 领导着一场对精神世界巨大的侵蚀。人的理性和精神世界变得惨不忍睹。

目的和工具都分不清,人们的生活只有吃喝玩乐。心灵成为了今世的 奴隶,灵魂被肉欲束缚。灵魂的干涸使个人变得抑郁,精神方面的贫困使 社会陷入危机。

人被灌输着远离对后世担忧的想法,只有今世没有后世生活的意识。 那些希望将伊斯兰世界从它的核心价值观中隔断出来的唯物主义者,他们 在西方给人们灌输这种思想,使人们一步一步地远离宗教,远离信仰,将 人们拖入精神危机的泥沼。可悲的是,在这一切之中,真正的伊斯兰并没 有展现在人们面前,大家所知道的,所学习到的并不是伊斯兰本身。

我想分享一个大约二三十年前发生在伊斯坦布尔的一件事:

法国共产党前秘书罗杰·加洛蒂曾来到伊斯坦布尔,在星辰宫殿举办了一个讲座。有人问他:

"不久前,你曾经是一名忠实的共产主义者,你甚至从头到尾编纂了马克思思想,而现在你成为了一名穆斯林。我想知道你为什么放弃了自小接受的天主教成为了共产党员,现在又是什么让你转向了伊斯兰?"

他说: "是的,我曾经是一名天主教徒。之前,我前往美国求学。那时资本主义托拉斯(很多垄断集团)烧掉了一吨又一吨稻子,倒掉了百万升牛奶,这样做仅仅是因为他们希望保留市场供应,将供应链握在自己手中。我从内心深处厌恶并反抗这种冷酷无情,没有一点仁慈可言的行为。这些异见将我引向了共产主义。

但是后来,我发现共产主义实在是太过枯燥,灵魂逐渐变得干涸。然 后,我试图将共产主义和天主教结合起来,以给予它一些精神上的能量, 但是失败了,之后我就一直徘徊在这种状态中。 后来,我收到了"死刑"处决。但是一个士兵假装没看见我,我得以 逃脱。

作为一名社会学家,我很好奇他为什么放我走。后来我找到他,并且 问他:

'你为什么放我走了'还是在对我有"死刑"处决的命令下'。他说:

'我是一名穆斯林,我不知道你犯了什么罪,我也不知道他们为什么要处决你。我只是不想成为他们中的一员,我不想在这件事上被利用。所以你逃跑时,我就当做没看见,让你逃走了。'

直到那时为止,我都一直以为伊斯兰是一个部落性的宗教,随后我便 开始研究这个宗教。作为一名经济学家,我想从伊斯兰对经济的概念开始 研究:

我一开始想找出伊斯兰关于利息的看法。在共产主义中是禁止利息的,因为它是一个剥削的体制。所以在伊斯兰中对于利息/高利贷的定义又是什么?我非常好奇这一点。

在读过关于比俩里(求真主喜悦他)的一个传述之后,我的内心感受到了平静。

据艾布·赛义德·胡德里(求真主喜悦他)传述,有一次比俩勒给先知(愿主福安之)带来了白尔尼枣<sup>23</sup>。先知(愿主福安之)问他:"这枣是从哪里来的?"比俩勒回答说:"我有些劣枣,我用两沙阿劣枣换一沙阿这样的枣,为的是让先知(愿主福安之)吃。"先知(愿主福安之)当时就说:"哎呀!这正是利巴(高利贷),这正是利巴。你不可以这样做。如果你想买好枣,你可以先把劣枣卖掉,以所得的钱再去买好枣。"<sup>24</sup>

通过这件事情,我看到先知(愿主福安之)没有对利息或高利贷做出任何妥协。也是这个故事激发了我开始着手从各个方面研究伊斯兰。

然后,我看到了艾布·哈尼法的教法著作。他整理编写的律法多么绝妙啊!这使我的内心感到非常舒适,为我指明了道路。

但遗憾的是,当今穆斯林世界没有像艾布·哈尼法这样高水准的法 官。是我在给人们讲解艾布·哈尼法的法律认知,而我是一名新穆斯林。

<sup>23.</sup> 白尔尼枣是圆形的一种枣,是椰枣中的上等枣,具有治疗病痛的疗效。

<sup>24.</sup> 布哈里圣训实录全集,委托章,11/2312号圣训。

你们的伊斯兰文化是非常健康的,但却以为自己身患重病,还在模仿 身患重病的西方文化。试问,身体健康的人会模仿身患重病的人吗?"

也就是说,首先我们要先认识到自己价值观的重要性,认识到我们的信仰的价值。否则,我们将与那些坐拥财富,最终却将自己饿死的愚人没有任何区别!祈求安拉保佑我们!

毫无疑问,当今的西方世界早已病入膏肓。原因是自私自利的追求和实证主义思想…他们主张"自由放任,让人们做自己想做的事情!",通过这种方式将所有的恶和非法之事都合情合理化。基督教无法滋养灵魂,因为它的本质是空虚的。奠基人保罗取消了教法,这无疑是对基督教最伊始的致命一击。而且他还宣扬:

"你们只需要信仰圣父、圣子和圣灵,也就是三位一体的信仰,其他的都不用担心!"  $^{25}$ 

"你们不再需要遵守《旧约》中的教法了。执行法律是凯撒(Sezar)的责任。" <sup>26</sup>

换句话说;

"你们就随心所欲地生活,不要有任何顾虑,舒舒服服地生活。国王 会为你们制定一切在今世上的律法。"

这对于国王来说当然会欣然接受。然后,一个接一个地召开基督教大公会议。在这些大公会议中,他们按照自己的意愿更改了基督教信仰。也就是说,新的信仰是由人为制定的。

在325年的尼西亚大公会议中决定了耶稣是神。

在381年的君士坦丁堡大公会议中接受了圣灵是神。

在431年的厄弗所(以弗所)大公会议中给予了玛利亚"圣母"(天主之母)的称号。由此正式认定了耶稣具有双重属性,既是神也是人。

在451年的迦克墩(加采东)大公会议中宣布了东方教会(即埃及的科普特人,亚美尼亚人,亚述人,阿比西尼亚人)是异端派,因为他们所持观点是耶稣只有一个属性,只有神的属性。

<sup>25.</sup> 请参阅《新约圣经》罗马书1: 1-4: 以弗所书1: 3-14: 彼得前书1: 2。

<sup>26.</sup> 参阅"使徒行传"25:10。

787年在尼西亚召开的第二次大公会议中废除不允许崇拜宗教画像的禁令。然而,相关话题在之前的200年间一直在激烈的争论当中,甚至也有些国王直接禁止了所有画像。

其中,东正教徒最早认可的是第七次大公会议。天主教徒承认的是第二十一次会议,最后一次会议举办于1965年。由梵蒂冈教廷举办的公会议(第二次梵蒂冈大公会议)号召了在不同教派和宗教中寻求"对话"。

总之,当今的基督教信仰是由这些大公会议编制的。随着教法的被取消,宗教的本质也就跟着渐渐地被挖空了。教堂被赋予了以钱作为交换来消除罪孽的权力。一个人被给予了原谅他人犯罪的权力。开始了人能消除另一个人的罪恶的仪式。

与之相反,伊斯兰教中的所有教法都以最初的形式被保护着。我们手中的每一本《古兰经》都是相同的,是安拉降示给先知(愿主福安之)的形式,没有受到任何篡改。

我们手中有记录着先知(愿主福安之)言行举止的圣训集,这也是经过 严谨缜密的工作收集编排成册的。

从伊斯兰最早期开始,由圣门弟子们的公议和再传弟子建立起的教法 学派一直延续到如今。

尽管如此, 当今有些人仍然可笑地宣称:

- 伊斯兰需要改革,
- 教法学派没有任何意义,
- 全部圣训或大部分圣训都是伪造的,
- 《古兰经》经文是"本土化的和带有历史局限性的"(即针对特定区域和某个时代的),所以当代的我们不需要遵循它。

就这样,他们企图篡改基督教那样篡改伊斯兰教。

然而,伊斯兰作为最后一个真理的宗教,是一直在安拉的保护之下,直到世界末日为止的。先知(愿主福安之)这样解释逊尼派(或被称为大众派)的(Ahl-u Sunnah wa'l-Jamaah):

"我的稳麦当中始终有个群体执行安拉命令,歧视、反对者都不能伤害他们,直到安拉的命令降临,他们仍然坚持如故。"<sup>27</sup>

<sup>27.</sup> 穆斯林,为官之道,173。

伊斯兰是唯一的真理的宗教,它是十全十美的。一个十全十美的事物 不会对其他事物有任何需求的。也就是说,伊斯兰不需要从任何人为篡改 的宗教上吸取或借用任何虚有其表的东西。

那些在各个平台恶意谈论宗教的人、提出谬论和异端的人、试图质疑 伊斯兰根基的人、肆意宣传东方主义者的思想的人,他们借助人们对宗教 知识的匮乏,不断地扰乱穆斯林纯净的心灵。

一个穆斯林,如果不遵循某个教法学派,不相信先知(愿主福安之)的 圣训,认同《古兰经》与现代社会没有任何关联的话,那么他的信仰还剩 下什么?

只剩下像自然神论那样隐晦的否认策略。这些都是破坏伊斯兰基础的 陷阱。

在土耳其,提到改革家和现代主义宗教学家时,第一个出现在人们脑海中的某人,他为了支持自然神论特地编写了一本书,这一切都不是巧合,而是蓄谋已久的。在2018年成立的自然神论协会的宣传册中,对他表示了特别鸣谢,同时还鸣谢了一位否认圣训的宗教学家。<sup>28</sup>

我们的责任是证明自然神论永远不可能与真正的伊斯兰信仰一样;它 仅仅是一个与万事相违背、无知的产物,与以物配主和无神论等思想没有 任何区别。

同样,我们还要肩负起给他人讲解信仰重要性的责任。如果将信仰比 作是心灵烛台上的一束烛光的话,为了不让它在这潮流汹涌的否认风波中 受到伤害,我们需要一个坚固的防护罩。

保护信仰之光的防护罩指的是:

- 在生活中实践信仰。
- 远离非法之事。
- 做清廉的功修,坚守正道,培养敬畏之心。
- 与清廉者和诚实的人在一起。

因为, "如果一个人不按照自己所信仰的要求来生活,那么,他原本的信仰方式渐渐地便会被目前的生活方式而取代。"

伊玛目沙非警告众人说:

<sup>28.</sup> http://deizmdernegi.org/Deizm Dernegi Kurulus Deklarasyonu

"如果不用真理充实自己,谬论将会来侵占你。"

当下,有些追求潮流的年轻人说自己是"自然神论者"是"现代主义者",造成这种现象的原因是,他们在毫无意识的情况下盲目地模仿西方。

悲哀的是,现在的大学教育环境是造成这些病毒迅速传播的温床。为 了阻止这一情况的恶化,我们需重新思考一下"真正的教育"到底是什么。

父母为了让孩子接受教育,亲手将他们送到这样遍布病毒的环境中。在高等教育环境中有两个方面非常危险:

在远离宗教生活和遵从私欲中过漫不经心和偏离正道的生活; 男女混合的环境; 在思想和功修上偏离正道···品德和性格变得毫无下限···

我们必须要从这些恶习上保护自己的心灵。

就像伊玛目安萨里说的那样,与有罪过的人和漫不经心的人在一起会逐渐影响到一个人的思想,不久之后,也会影响到他的心灵。就像是一步步地将人拖入毁灭的糖衣炮弹。努哈先知的第二个妻子和鲁特先知的妻子正是因为这个原因进入了火狱。

穆圣(愿主福安之)和圣门弟子们在经过数世纪前被毁灭的赛莫德人留下的残垣断壁时,他警告圣门弟子们说:

"你们不可进入曾亏害了自身的那些人的家园,除非你们哭着进去,以免遭到他们曾遭受的刑罚。"当人们已经汲取其井水并用它和了面时,穆圣(愿主福安之)命令他们倒尽从其井中所汲取的水,将面团喂给骆驼吃!"<sup>29</sup>

我们再思考一下当下人们的情况,不分白昼黑夜盯着手机和电视屏幕, 看着悬挂在大街小巷上的否认者的出版物和娱乐广播,深陷他们的宣传…

如果我们不尽全力教育子女,未能实现真正的扬善止恶,我们的子 女将变成他人的后代。安拉在《古兰经》中提到,恶魔会共享人的子孙后 代。不是从血缘方面来判定亲子关系,如果他受到了恶魔的喂养,受到了 否认者的喂养,那他就属于恶魔的后代。

我们必须要注意这些。

• 在宗教教育中,我们必须要用正确的宗教知识来教育子女,以便 在外来的现代主义和东方主义思想面前保护他们。

<sup>29.</sup> 请看布哈里,列圣章,17。

我们的先知(愿主福安之)曾经对阿卜杜拉·本·欧麦尔(愿主喜悦他)说:

"欧麦尔的儿子!

你要牢牢地抓住自己的宗教, 牢牢地抓住自己的宗教!

因为它是你的血和肉!

你要注意从谁那里学习宗教!你要从正直的学者那里学习宗教知识和 律法,不要从内心不坚定的人那里学习!"<sup>30</sup>

#### 三重磨难

今天有三重磨难横亘在伊斯兰教育的道路上:

第一重:将公议和教派视为是无关紧要的,使所有人都在尽力推广自己的断法。最终造成的结果是,即便是最无知的人也在试图提出"我认为…"的断法。祈求安拉保佑,这正是对宗教的削弱,直到让它消失在大众视野中。这些行为恰恰迎合了那些想为自然神论开辟道路的人。

教派是从圣门弟子们开始,在公平正义的基础上将最具有权威的公议 学家们的最为正确的断法汇集起来建立的教法学派。跟随一个正统学派是 必要的,不能完全摒弃所有的正统学派。因为,所有的正统学派都是以《 古兰经》和圣训为基础建立起来的。

**第二重**:他们试图让人们怀疑穆圣(愿主福安之)的圣训。看似是为了让人们将《古兰经》放在首位,其实只是他们的一种诡计。

《古兰经》是降示在穆圣那吉庆的心灵当中的。《古兰经》的传播、诵读和教授都是属于穆圣的。最权威的经注是穆圣的行为举止,圣行是对《古兰经》的实践,并不是与它相分离,也不能从中割离开。

《古兰经》和圣训是伊斯兰的两大主动脉,是它的两个最为本质的证据。

第三重:《古兰经》中有律法,这是养主给我们制定的命令。这些命令对自己的私欲造成苦难的人,他们试图搁置这些命令,称之为"属于历史上的"。他们说:"这些经文只属于那个时代",以此想要废除《古兰经》中的律法。这种行为就像是恶魔与安拉的争辩一样。我们都知道,当安拉创造阿丹先知时,祂命令众天使:

<sup>30.</sup> 哈蒂卜•巴格达迪, al-Kifaya fi ilmi'r-Riwayah, 第121页。

"你们向阿丹叩头!"

这不属于崇拜,只是表示尊重的叩头(不是对阿丹的叩拜,而是对主命的服从)。易卜劣斯无法抑制自己的骄傲自大,非常嫉妒阿丹先知,也没有向他叩头。他违抗了安拉的命令。当他被问到为什么不向阿丹先知叩头时,他并没有说:

"我跟随了自己的私欲。主啊! 求你原谅我!"

而是给出了一个没有任何意义的比喻,这是通过自己的理智推断出的 回答:

"我比他优越, 你用火造我, 用泥造他。"

但安拉并没有问易卜劣斯:

"是你更加优越,还是阿丹更加优越?"只是命令他向阿丹先知叩头。

就这样,易卜劣斯成为了第一个与安拉反抗的诡辩者。他因为自己的 狂妄自大,被逐出了天堂,受到了永久的弃绝。<sup>31</sup>

这就是历史主义的丑陋行为!

安拉给全体人类赏赐了《古兰经》,它是一本直到世界末日为止引导 人们走向正道的经典。祂不会派遣其他先知,也不会下降其他经典。说这 本经典中的一个律法是有期限的,都是对安拉极大的不尊重。这是理智不 健全者才可以做出来的一种愚昧的行为。

可悲的是,现如今在土耳其的一些宗教学院教育领域中,老师将卡塔尼、金泽尔和一些以伊斯兰为敌的东方主义学家的腐烂思想和毫无根据的思想教授给学生,这是在搅乱学生的精神生活。不要忘记,教授这些的人,他们身上有很大的责任和错失。

简要概括一下,上述三重磨难分别是:

- 否认教法学派,
- 否认圣训,
- 试图废除教法。

这些加剧了人们对宗教知识的怀疑,更可悲的是,他们有意地将年轻 人拉到自然神论的思想队伍中。

这些问题的解决办法是:教授正确的知识。

<sup>31.</sup> 请看《古兰经》高处章7: 12-13; 萨德章38:71-78。

无论东方主义学家、外来入侵的文化和以伊斯兰为敌的非穆斯林多么的耀眼诱人,学习到正确知识的人不会受到它们的毒害。

鲁米说:

"在阅读《古兰经》经文和先知(愿主福安之)的圣训之前,先纠正自己!

如果你无法闻到玫瑰园中的香味,不要责怪那座花园,而责怪自己的 内心和鼻子吧!"

当下,要想学习到真正的伊斯兰价值,需要接受非常严谨的教育。仅 仅是参加暑假学习班,或者去仅设置了一些宗教课程的宗教高中等等,这 些是完全不够的。

我们的先知(愿主福安之)用23年的时间给圣门弟子们教授了伊斯兰。 要将教育工作视为一生的事业,既要实践于生活,也要将其传播出去。另 外,一定要从敬畏者,坚守正道的老师那里学习。学以致用是至关重要的···

但大多数人的宗教知识仅停留在小时候去清真寺的暑假班学习到的, 和在学校一周一节的宗教文化课上学习到的。在这种情况下,当看到电视 上关于宗教的辩论时,很容易就陷入怀疑之中。怀疑之心在受到私欲的煽 动之后,以前学习到的知识会全部消之殆尽。

当今,从西方传来的无知的理念惊扰着土耳其社会的方方面面。

世上无难事,只怕有心人。解决这些问题的方法就是,像穆圣(愿主福安之)那样宣教。在自己的能力范围内,抓住每一次机会。那些能够给他人教授伊斯兰的人,绝对不能退缩到小角落里。

我们生活的环境中有着不计其数的无知现象,如果《古兰经》学校还 无法做到满员的话,那就说明我们没有足够努力改善这一情况。

我们要不断地提醒他人,真正的生活是后世的生活。

我们要给他人讲解,自己所做的每一件事都会受到清算。

我们要告诉他人,人被造的目的是认识造物主并崇拜祂。

我们要以身作则地援助安拉的宗教,服侍祂的宗教,确保它代代传承。作为回报,我们的养主承诺将在最后的呼吸之时援助我们。

愿全能的安拉引导并援助我们每个人都能做到这些!

阿敏!





## 怎么可能否认?!



谢赫萨迪说:

"对于有理智的人来说,

每一片树叶都是一本讲解造物主的典籍。

而对于漫不经心的人来说,

所有的树木加在一起也不如一片树叶。"



### 怎么可能否认?!

宇宙是一所学校,这所学校教授的是"认识安拉",而我们的老师是 穆圣(愿主福安之)。宇宙中的万物都是这所学校的实验室,眼睛所见之物 都在为我们讲述安拉,告诉我们祂的存在,向我们展示着祂的大能。

全能的安拉在《古兰经》中给我们的第一个命令是:

"你应当奉你的造物主的名义宣读!"32

安拉在天地万物中展现了证明祂的存在、祂的独一以及祂的大能的迹象,以此引导我们思考。

能观察、能倾听和能感知的心灵,它们在宇宙中看到的万物都展示着安拉的大能和威严。然而有一些人,他们不能与玫瑰花、风信子和夜莺对话,他们看不到这些生命所体现的迹象;他们也察觉不到安拉"造化的主"和"赋形的主"的尊名,无法从风中、河流和山脉上看到种种迹象,这是多么的悲哀啊!

现在我们要积极地从反对真理的宣传口号中寻找年轻人倾向于自然神论、否认真理的原因。因为,我们追随的信仰学派伊玛目马图里迪这样说:

"即便是一个从未听说过经典和先知的人,他也应该承认安拉的存在 及其独一性。"

也就是说,宇宙是一所充满了引导人们思考的学校···是信仰的实验室。只有没有理智的人、理智不健全的人、双眼被蒙蔽的人,傻子和疯子才不相信真理。

当一个人在阳光下看到春意盎然的美景, 五彩缤纷的颜色时, 若他说:

"除了郁郁葱葱的植物,我没有看到任何东西。"这是因为他完全沉醉于美景,忽视了帮助自己看到这些美景的阳光。事实却是只有在阳光的照射下他才能看到这些颜色。然而我们却漠视了太阳的存在,忽略了它的功能。

一位安拉的朋友曾说:

"安拉并不是看不到。只是因为人的能力和理解有限,所以无法看到 祂。"

安拉的隐秘是考验的真理。若展现出显而易见的迹象,那么,归信将 不再是考验,而是确切的信息。

但世界万物都是祂创造的,都展现着祂的威严和大能。从这一方面来 看,安拉也是显著的。

安拉的显著,从祂的属性和所有被造物上得以彰显,这些都是明显的证据。

我们的先知穆罕默德(愿主福安之)说:

"思考安拉的被造物,(也就是说,思考祂的存在,思考祂在宇宙中展现出的属性,思考祂的威严和大能。)不要思考安拉的本质,因为你们绝对无法评估祂(祂的价值和大能,与祂相符合的形态)。"<sup>33</sup>

同样,我们依靠空气生活,即使我们完全被它包围,也无法看到它。 只有在呼吸的时候才能感受到它的存在。因此,即使我们因为看不到它而 否认它的存在,但为了继续生活,我们也会说:

"如果没有空气的话,我们将无法生活!"

水中的生物也像我们一样,它们生活在大海中,却察觉不到水的存在,但水却环绕着它们。

再从另一个角度想一想;

我们的养主是至高无上的。祂的存在形式远远超越我们的认知能力。 祂是超绝万物的,是人类用理智无法理解的。

但同时, 他又是临近我们的。他比我们的命脉还要接近我们。如果我们能够感受到的话,每时每刻,诸事皆可收到祂的信息。获得祂赏赐给我们的给养,向祂做祈祷,恳求祂,见证祂准成我们的祈祷。

理智健全的人会明白:

对他们来说,每个存在物都是对安拉的存在最毋庸置疑的证据。但对于漫不经心的人来说,万物都是造成他漫不经心的原因。

大毛拉鲁米这样解释说:

<sup>33.</sup> 戴拉米,穆斯纳德, II, 56;海塔米, Majmau'z-Zawaid, I, 81

"如果用两根手指遮住你的眼睛,你不会看到任何东西。"

漫不经心正是如此。祈求安拉保佑我们!

无神论者在面对宇宙中安拉无穷无尽的大能和无与伦比的哲理面前又 聋又瞎。菲利贝•艾哈迈德•希尔米高明地阐述了这一点:

宇宙对智者来说是无与伦比的展厅:

对愚者来说只有对吃喝玩乐的欲望。

无神论者否认无法用肉眼看到的事物,这与否认自身的灵魂和理智别 无二致。因为,任何人都无法看到自己的灵魂和理智。但是大家都承认, 我们的生活与灵魂和理智息息相关。

正因如此,很多推崇唯物论的西方思想家无法否认造物主的存在。

### 无与伦比的存在

笛卡尔(1594-1650)是近代哲学之父和"理性主义"之父,同时也是著名的数学家。他通过理性推理,对"本体论论证"的结论如下:

"人类和宇宙中的万物都是无与伦比的。没有任何一物是徒然被造的。任何物都无法自动形成无与伦比的模样,而是由一个更加完美的存在物(安拉)将他(它)创造成这样的。安拉是最完美的存在,是举世无双的存在。在人的思想中,'最完美的存在'这一概念绝不会消失。这就足以证明安拉的存在,哪怕没有其它证据证明祂。"

"安拉是最完美的,是毫无缺陷的,祂绝不会出错,也不会受到其他 存在物的影响。因此,祂的知识也是完美无缺的,是无可置疑的。祂的知识是确切知识的源头。"

帕斯卡也提出了相同的观点:

"有一个从我们灵魂深处传来的声音,它告诉我们,我们是不朽的,这正是在我们身上显现出的安拉的引导的召唤声。"

这些都是来自非穆斯林的共识。

的确,在宇宙中如此完美的秩序和生态平衡面前,认为人类是徒然被造的,像其他被造物不需担负任何的责任,这是多么荒谬的想法啊!安拉在《古兰经》中这样说:

"难道你们以为我只是徒然地创造了你们,而你们不被召归于我吗?"<sup>34</sup>

所有存在物都是为了人类而被造的,人类的被造只是为了崇拜安拉。 否则,被造物的存在毫无意义可言。

若人以此为目的生活的话,他将会进入天堂···人被创造成了高贵的, 只有那些从内到外清洁自己的人,才能进入天堂。

因此,安拉给祂的仆人派遣了先知,下降了小册子和经典,并且在宇宙中放置了数不尽展现祂的大能和威严的迹象,以便帮助人们思考。

面对无神论者的昏聩,安拉用让他们哑口无言的方式询问他们:

- "他们是从无到有被创造出来的呢?还是他们自己创造了自己?"<sup>35</sup>在今世,安拉没有在祂的仆人身上显示祂的这两个属性:
- 从无中创造
- 不朽

人没有从无中创造的能力。人能发明新事物,但这只是将安拉的被造物组合到一起的成果。

人用双手制造出的任何一台机器,它不可能生产出与自己相同的另外 一台机器。没有任何一架飞机能生产出另外一架飞机。

人完全生活在安拉创造的宇宙当中,目之所及,自身和周围的一切都 是安拉的被造物。

人也不具备不朽的属性。除安拉之外,其他所有存在物的生命都是短 暂的。

安拉在《古兰经》中说:

- "凡是有生命的都要品尝死亡的滋味…"36
- "凡在大地上的,都要毁灭。"37
- "···除祂的本体外,万物都要毁灭。判决权只归祂,你们只被召归于 祂。"<sup>38</sup>

因此,墓地的石碑上刻着下面这句话,以便提醒人们:

<sup>34.</sup> 信士章23:115。

<sup>35.</sup> 山岳章52:35。

<sup>36.</sup> 伊姆兰的家属章3: 185。

<sup>37.</sup> 至仁主章55: 26。

<sup>38.</sup> 故事章28:88。

"只有祂是不朽的。"

宇宙中无与伦比的和谐和秩序,都是安拉"存在的"和"独一的"的证据。伊斯玛仪·凡尼·埃尔图格鲁尔这样写道:

"我们在宇宙万物中都能看到安拉的伟大,小到一颗微粒,大到整个宇宙。在没有做任何研究的情况下,只是粗略一瞥,都能看到整个宇宙形成的'第一原因'的大能之手。我们的理智和身体,还有各种各样的动物、行星、大地和天空,都有着完美的秩序,万物都非常融洽。这些艺术和哲理就像整个宇宙的灵魂那样微妙,且不易察觉,但它能够用强大的能力使众生实现其被造的目的,这一切都指向超越于我们自身的理智和哲理。我们能够在这个宇宙所有万物的微粒上所看到完美的比例和秩序。

大到太阳,小到蚂蚁,我们能从万物上看到安拉那无穷无尽的大能。"<sup>39</sup>

伊斯玛仪 • 凡尼还说道:

"在宇宙中,我们对每一瞬间看到的杰作都会感到大吃一惊,不由自 主地赞叹'多么完美啊!'那么,当我们认识到这位艺术家的大能和智慧 时,怎能不说'最完美的创造者/最伟大的创造者'呢?

我个人认为,那些认识不到造物主的大能的人,他们只是患上了多疑症,深陷哲学(自我消耗且鲁莽)诡辩的人,都是理智不健全的人!"<sup>40</sup>

伊斯玛仪·凡尼向那些认为万物的存在只是一种巧合的人提出了以下 具有逻辑性的问题:

"为了创造出一个苍蝇的翅膀,需要调动数百万个组织机构。这只是在生态系统中数不清的相互补充的有机体之一。然而如果我们持有一切的发生都是偶然这样的观点,当这些机体出现的时候,应该存在数不胜数的不完美和有缺陷的机体。那么为什么我们到今天还没有遇到它们呢?"

如果它们已经灭绝了,为什么我们找不到它们的痕迹呢?为什么大自 然不创造那些互不和谐的动物,而是创造出与万物相吻合的存在物呢?<sup>41</sup>

"…当看到一个事物上体现出来的秩序时,理智必定会告诉我们,其中肯定是有一位规划秩序者存在的…"

<sup>39.</sup> 关于信仰的问答Iman Hakikatleri Etrafinda Suallere Cevaplar, 第8页。

<sup>40.</sup> 唯物主义的崩溃Maddiyyun Mezhebi'nin Izmihlali, 第28页。

<sup>41.</sup> 唯物主义的崩溃 Maddiyyun Mezhebi'nin Izmihlali, 第54页。

"…经过对每一个既定物品的布局分析以及数学计算,我们的头脑必然推断出这一定是更高层次的存在,在经过一系列布局和推算之后而得到的产物…

举例来说,假若你有一片葡萄园,你仔细认真地将秧苗栽种成行。一 天,你去到葡萄园后发现部分秧苗倾倒在地。当你问园丁发生了什么的时 候,他告诉你,是一场狂风暴雨吹倒了这些秧苗。也许你会相信他所说的。

但是,之后当你再去到葡萄园时,发现秧苗倒下的很有规律。比如,每一行的前四棵都完好无损地生长着,而第五棵倒下了。当你看到这幅场景后,问园丁发生了什么的时候,他依旧给了你相同的回答。这时你还会相信他所说的吗?你绝对不会相信,并且还会怀疑这是心怀不轨之人干的。因为,即便首次事件的发生纯属巧合,但这一次绝对不可能是巧合。因为,这次事件是算计好的。42

那些相信宇宙万物的形成都纯属巧合的人:

- 他们怎能确定明天空气中的含氧量不会发生变化?怎能为此毫不 担心,还能舒舒服服地躺着睡大觉?
- 他们为何不担心四季的变化突然失衡,为何不担心也许明天地球 将会变得极热或极寒,以至于人们无法生存?
- 他们怎能确定明天自己的心肝脾肺,以及身体上的其他器官绝不会罢工,仍然会正常工作?

或者说,这纯属巧合的链条,总是向着利人的方向?

他们真的相信没有一个超乎想象的力量操控着这完美无缺的秩序吗? 如果他们真的这么相信的话,那他们一定是发疯了。

如果一名乘客听到正在航行的飞行员们晕倒或死亡的消息后,他会做出什么样的反应?可能会因为恐惧,瞬间丧失理智。在这种情况下,他会相信这架飞机会遇到一系列的巧合,平平安安,按时按点降落,从而使自己平静下来吗?

没有任何一位无神论和自然神论者会担心明天氧气量是否会减少,他 们不会随身携带一个氧气瓶。也就是说,他们相信安拉的大能。他们在理 智和内心都承认安拉的大能时,因为自己的私欲,而深陷昏聩之中。

<sup>42.</sup> 关于信仰的问答Iman Hakikatleri Etrafinda Suallere Cevaplar,第21-22页。

唉! 无神论者,不信道的人们,否认者…

这些都是逃避。对责任的逃避,对仆人身份的逃避,对自身义务的逃避。在逃避时,绞尽脑汁编造一系列借口,以此来伪装自己。

自然神论者并不完全接受这些,他们接受的形式是置于理智之外的, 只是摧毁了自己的内心。以这种形式信仰造物主对后世生活毫无意义可言。

我们在前文中也提到过,只有丧失理智的人才会否认真正的造物主。

自然神论者并不否认造物主的存在,但他们否认造物主是万物的养主(造物主的权威),否认天启的宗教和经典,否认众先知和教法。

在面对宇宙中无与伦比、无穷无尽的奥秘和哲理时,否认先知、经典和后世生活,无非是在否认自己的理智、智慧和理解力。自然神论者的否认形式,是多么可悲的无知啊!

### 无神论者:

- 能看到事物的原因,但看不到创造原因的源头来自哪里,
- 能看到艺术品, 但否认艺术家的存在,
- 能看到工艺品,却否认工艺家的存在。

自然神论者认为,这些原因、艺术品和工艺品都毫无意义可言,没有 任何目标和目的,一切都是徒然的,这种否认比无神论还要浅薄。

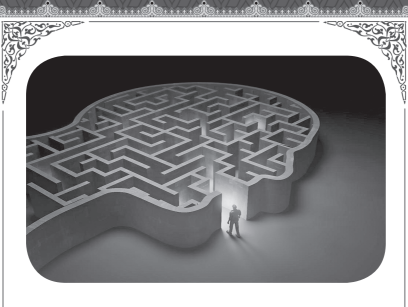
恶魔的诡计之一是,将罪恶改头换面,赋予它一个新的名字,从此变 为合法的。

例如,将通奸改称为调情,将高利贷改称为利息,将赌博改称为游戏等,以这种方式欺骗大家。给否认真理信仰的人赋予自然神论者等名号,这是无法改变他们的否认与反抗真理的行为。

愿安拉以信仰和确信来填充我们的心灵!愿祂清除我们内心的怀疑和 恶魔的教唆等污秽!愿祂使我们成为内心和外在都能得到安宁的人!

阿敏!





# 关于身陷"教唆泥泞"困惑的一 些问题



我们会听到人们在谵妄中问一些愚昧的问题,如,"安拉在创造我的时候询问过我吗?"等。安拉说:

"你曾经并不存在,是我创造了你。"

一个"并不存在的"在"无穷无尽的大能"面前能说什么呢? 完美无缺、至高无上的造物主询问一个满是缺陷,曾经并不存在的仆人,

这合乎常理吗?

怎能向一个"并不存在的"询问什么呢?



### 关于身陷"教唆泥泞"困惑的一些问题

一项学术研究表明<sup>43</sup>,网络上流传着一系列关于自然神论者和无神论者提出的问题。对于这些问题,其中最常见的是一些关于理智在外界诱导下,困惑不得其解的问题。长久以来都有一些伊斯兰界认主学学者致力解答这些问题,但对于一些无稽之谈,却也是无须认真作答的。

即便只是为了驳斥这一系列想法和观点,若将这些回答一一说出或记录下来,都会给穆斯林的心灵带来别样的震撼。

但是,我们更重要的一项责任是给理智和心灵受到污染的人宣教,引导他们在生活中学会思考,帮助他们消除内心有毒害的猜疑和教唆,给他们提供治愈性的解释。

当今,除了要亲自传递这些之外,通过书籍、杂志、音频和视频等方式传递也是非常重要的一种服务方式。每种方式都是扬善的一个分支。

当下是一个到处都充斥着否认和远离正道的时代,这是蒙昧时期最显 著的两个特点。

现在我们来解答一些他们的疑问:

这其中很重要的一部分是关于前定的。

前定是超出人的认知的,只有通过服从才可理解它。不服从前定的人,要么会陷入否定前定的沼泽地中,要么会陷入否认意志的沼泽地中。 更糟糕的是,他们还会因为安拉拥有无穷无尽的知识和大能而责怪祂,犯 下此类错误,与正道渐行渐远。

- 安拉是拥有无穷无尽的知识和大能的, 祂是优越于人的。我们是 不能预知未来的, 但安拉知道所有发生过和还未发生的事情。祂 知道每个仆人最终的结局。
- 安拉是考验祂的仆人的,考验成绩在复生日将决定仆人会进入天 堂还是火狱。

<sup>43.</sup> 副教授法特玛•古奈丁博士, İman Hatip Liselerinde İnanç Soru(n)ları, Din Karşıtı Çağdaş Akımlar ve Deizm Sempozyumu, Van, 2017, p.321.

无法理解这两个真理的人们,他们会患上像批评家那样评价造物主的重疾,通过没有任何计算的评估,深陷单方面且没有任何意义的问题之中。实际他们所担心的正是与自己相关的事情和不好的结局,但在这样的情况下,悲哀的是,他们的这种做法只是给自己增加了负担。只是在面对自己应当承担的责任时,选择了逃避和无视,想要过没有任何感知和理性的生活,沉浸于非人类的邪恶的行为和思想之中。因此,他们提出了很多奇怪可笑的问题。例如:

"既然安拉已经知道我们将会进入天堂还是火狱,那为什么还要考验 我们?"

"安拉在知晓一切的情况下,为什么要创造我们?"

难道他们都不思考一下吗?

为了得到一张成绩单或一张学历证书都要接受数年教育,在受教育过程中有数不尽的考试,这只是为了得到一张纸需要经历的。教育部这样做是为了告诉学生,懒惰的学生将无法通过考试,勤奋的学生可以通过。之后在找工作的时候,面试官会看应试者所持学历证书,这张学历证书正是基于所有的考试成绩。如果这些没有达到标准的话,将会被拒之门外。

现在,想要为所欲为生活的人,他们对掌管整个宇宙运行的安拉给人们下降的考验,并根据考验结果决定一个人的去向提出异议,这种行为不过是在自欺欺人。

他们自己也认可这一规则,每个人只有在通过考试之后才可拿到学历证书,有些人会成功,有些人会失败。那么,怎能说安拉考验人是不符合逻辑的呢?

如果没有考验,所有的判决都是随机的话,也就是说,一个人突然发现自己无缘无故就进入了火狱,他一定会发出疑问:

"安拉为何不考验我?"

而不会只是说:

"安拉凭借祂无穷无尽的知识,知道我将会进入火狱,所以没有必要再考验我。"

这些问题中"安拉在知晓一切的情况下,为何还要考验我们?"的答案是:安拉在考验仆人的时候,是在确认一项见证和证据,那就是人们永

远都不会否认。天使们是见证者, 功过薄记录着人们的一言一行。甚至身体器官, 双手双脚都会做见证, 地方也会做见证。除此之外, 在人们接受审判时, 自己的心灵也会供认。

安拉不相似任何被造物,不能将祂与被造物相提并论。但为了让大家 能够更好地理解,可以作为参考举例讲解:

一位经验丰富的老师给一个学生说:

"如果你不努力学习的话,将无法通过考试!"不久之后,考试结束后,这位学生真的没有通过考试。这位学生没有通过考试的原因是因为老师的提醒吗?是因为老师知道他一定不会通过考试吗?当然不是。

这些问题的本质是想问:

"安拉为何要下降考验?"

"安拉为何惩罚那些否认祂的人,和不遵循祂的命令的人?"在提问 这些问题时,我们必须要非常清楚地认识自己的底线。

因为,安拉是"绝对的执行者", 祂的力量和大能能完成祂想做的所有事情。祂是"掌握国权者", 宇宙万物的国权都属于祂。祂是"绝对自由的"(Fail-i muhtar), 也就是说, 祂可以任意使用自己的国权。任何人都没有权力审问祂, 也不可能超越这条界限。

我们的养主想要考验我们。天堂不是免费的,火狱也不是徒然的。 安拉在考验中展现了祂无穷无尽的仁慈。

- 衪赏赐给了人理智和意志,以便人在这场考验中获得成功。理智不健全者和年幼者是不受考验的。
- 祂将宇宙万物都创造成能够引导人们思考的形式。如果人能善用 安拉赏赐给他的理智和心灵,思考就是一把打开信仰之门的钥匙。
- 安拉为了引导人正确使用理智,下降了天启的经典,派遣了先知。众先知培养出的遵循经训的学者们,直到世界末日为止都承担着向人们宣传扬善止恶的任务。

安拉在《古兰经》中说:

"我派遣众使者,来报喜讯、传警告。以免派遣使者之后,世人对安 拉有任何托辞。安拉是万能的,至睿的。"<sup>44</sup>

<sup>44.</sup> 妇女章4: 165。

- 安拉赏赐给了人们足以能够认识到真理的寿命。祂在《古兰经》中告诉我们,在后世,祂会向那些因痛苦而呻吟的人们说:
  "…难道我没有延长你们的寿数,以让觉悟者有觉悟的时间吗?
  警告者已降临你们了。你们尝试刑罚吧,不义者绝没有任何援助者。"45
- 安拉不会因为一个人的否认或犯下的罪行立马惩罚他,会给他忏悔的时间,直到最后的呼吸为止。
- 安拉赏赐给了我们很多赎罪的媒介,作恶的惩罚只会根据所做行 为受到相应惩罚,而清廉的善功则有至少十倍的报酬。

尽管如此,那些因安拉将会使人进入火狱而控告祂的人,无非是因自己的傲慢无礼,超越所属界限,不知天高地厚。

土耳其著名的经注学家埃勒马里勒•哈姆迪•雅孜尔(Elmalılı Hamdi Efendi) 说:

"安拉的惩罚是绝对公正的, 祂的怜悯是绝对的恩典。"46

也就是说,安拉的惩罚不是某种形式上的迫害,而是完全出于公平公 正。安拉饶恕祂的仆人,使他能进入天堂,这也不是仆人本应得到的,完 全来自于安拉慷慨大方的恩赐。

公平公正体现在是否承担起了自己所受恩典的相应责任,在慈恩上并不存在公平公正这一说法。安拉创造我们是出于祂的慈恩,并非是我们理应得到的。那么,赏赐与否,都由祂掌握,赏赐多少,也由祂决定。在这一问题上,任何被造物都没有权力质问祂。

仆人要从各个方面对自己的行为负责。因为,安拉赏赐给了我们恩 典,赋予了我们责任和义务。

安拉在我们没有任何付出的情况下,完全凭借祂的慈恩创造了我们。 祂在所有被造物中将我们创造成人,在全人类中使我们成为了先知穆罕默德 (愿主福安之)的稳麦。我们在没有任何付出的情况下就得到了这些赠与,面 对所有恩典,我们要完成相应的责任和义务,为后世的生活做盘缠。

也就是说,当我们在今世完成了感恩这一职责之后,我们将会被带到养主面前。在那里,我们将会阅读记录自己在今世考验中的所作所为的功过

<sup>45.</sup> 创造者章35: 37。

<sup>46.</sup> 埃勒马里勒•哈姆代, 《真理的宗教》Hak Dini, II, 992。

薄,将会看到今世生活中的所有画面。当大大小小的事情,一一展现在我们面前时,我们不会恳求养主"公平公正",而是会向祂恳求"仁慈"。

因为,我们在今世所做的清廉的善功对养主的慈恩来说分文不值。 我们的先知穆罕默德(愿主福安之)曾经说过:

"任何人的善功不能使他进入天堂。"这时,有人说: "那你呢, 安拉的使者?"穆圣说: "我也不例外,但是安拉以其慈恩和饶恕保护着 我。"<sup>47</sup>

在法律中, 利与害是相互平衡的。

赢了这场考验的最终结局就是进入永恒天堂的伟大的报偿,只有那些 虽然被给予了神圣的帮助却无法通过考验的人们最终将进入无尽的失败, 这才能被称作公平。

尽管人是一个会面临死亡的存在,但当他被赋予了高于地球上其他被造物的权威(安拉让其他被造物服务于人类,并让人类管理它们)时,他却感到自己是不受任何约束,是毫无束缚、自由的。

举例来说:

- 人会食用动物的肉、奶和蛋,例如,羊、牛、鸡、鱼等。但人绝不会问,"我有权力食用这些吗?"
- 人会将物品根据它们的价值划分它们,将无价值的物品扔进垃圾桶,将有价值的物品珍藏起来。但人绝不会说,"我有什么权力可以这样做?"
- 老板会给员工分配工作,但他绝不会说,"我有什么权力命令他们?"而是会说,"我是给他们发工资的。"

那么,安拉亲自创造了人,赋予了我们生命,赏赐给了我们理智和思考的能力,还派遣了先知,下降了天启的经典。在这之下,安拉为那些仍不遵守正道的人制定了惩罚。对此,谁又有权力提出异议呢?

还有一些同样无厘头的问题:

"如果安拉喜爱我们的话,那么,祂为什么还允许我们犯下罪行,从 而使我们进入火狱?"

"安拉为什么不阻止邪恶的发生?"

<sup>47.</sup> 穆斯林, 复生日的情形, 56、58。

"如果在前定中已确定我们将进入天堂还是火狱,那么,我们为什么还要做善功?"

在我们的教育体制中,在考场上试卷是由考生填写的。如果一位老师因为非常喜欢某位学生,阻止他写下错误答案,自己填写正确答案,那么,这位老师终将会因为他的这种作弊行为和对这位学生的溺爱而失业。

那么,什么样的老师是正直的?

即便是自己非常喜欢的学生,也不应在考场上做任何小动作。也就是说,在考场上让学生自主作答,即使会因为成绩不过关而留级,也不能因此评估老师是否喜欢他。恰恰相反,这位老师会因为自己的公平公正和遵守职业操守得到称赞。人与人之间是这样的话,安拉与人之间为什么不可行呢?

此外,声称"将进入天堂还是火狱是已确定好的,为什么还要善功?"这只是一些文字游戏,只有精神错乱的人才会这样提问。这些游戏没有任何正确性、公平和逻辑可言。

因为,安拉在《古兰经》中明确指出,只有心中有正信,做善功的人 才可进入天堂。

否认者和叛逆者将进入火狱。也就是说,不可能有这样一条天启的律法,"无论你多么虔诚,做了多少善功,多么顺从安拉,多大程度祈求安拉的保护,如果在你的前定中最后的归宿是火狱的话,那么,你没有任何解救方法,一定会进入火狱。"

同样,也没有这样一条天启的律法,"无论你怎样否认,多么残忍, 又反抗安拉,与恶魔为友,不要担心,在你的前定中最后的归宿是天堂的话,你一定会进入天堂。"

天启的律法是: 否认者将会进入火狱,拥有正信者将会进入天堂。

精神错乱者玩的文字游戏是:颠倒律法的因果关系。也就是说,先说结果,再说原因。然而,事实并非如此! "将会进入火狱的人为何还要徒劳地做善功?"这种想法是不正确的,也没有这样的事情。

真理是:人到最后一口呼吸为止都会受到考验,若在这期间拥有正信,做清廉的善功,服从并记念安拉的话,他不会进入火狱。

安拉在《古兰经》中并未提及,以这种形式生活的人将会进入火狱。

那么,是谁编造了这一切?

是那些不明白"纯洁的奶水一旦流出来后,不能再返回乳房"(覆水 难收)的道理的人的胡言乱语而已。

这也表明了,颠倒因果关系并不是用于论证真理,而是在有意破坏它。安拉明确指出,"否认者,暴政者和违抗真理者将进入火狱…",别有用心的人颠倒语序,然后再捏造说,在已确定将会进入火狱的情况下仍强迫人做善功,这种说法在真理面前完全站不住脚。提出这一哲学观点的目的只是为了躲避考验,这与选择最严酷的惩罚别无二致。

善与恶的创造者都是安拉,但祂并不喜欢恶。只是为了考验仆人,才创造了恶。

正因如此, 我们的养主才允许仆人犯罪。

但安拉并不会允许人们一直犯罪。有多少罪行,多少罪恶的想法,还 在萌发时就被祂阻止了,将其扼杀在摇篮里,不给它实现的机会。

我们再反过来想一想:如果安拉不允许任何一个罪行实现的话,那么考验就不存在了。这样的话,天堂的存在就毫无意义可言。

让我们再想一下,遍布全球各地的大学里都有数不尽的考试。如果在 没有任何考试的情况下,给所有学生都颁发医学院毕业证书的话,那么, 医生还有什么价值吗?

人有奋斗、比赛,与他人竞争的天性。安拉在《古兰经》中说:

"…故你们当争先为善…。"48

"祂创造了死与生,以便考验你们谁的工作最优秀…。"<sup>49</sup> 我们要明白:

在今世,雇主或老板当然不会凭空地创造工人出来。如果工人不服从 老板的命令,老板会开除他。这会导致工人失业,甚至过上食不果腹的生 活。但老板绝不会认为自己要对被辞退工人的现状负责,而是会想,"难 道我还有责任给那些不服从我命令的人发工资,以便他们养家糊口?"

那么,全能的安拉必须对那些不服从祂的命令甚至连安拉的存在都否 认的人们施以福报么?当然不需要!

<sup>48.</sup> 筵席章5: 48。

<sup>49.</sup> 国权章67: 2。

安拉做祂想做的事。但祂绝不会亏待祂的被造物,祂会公平公正,充满仁慈,饱含哲理地对待每一个被造物。正因如此,尽管在这个世界上有很多违抗真理的人,就连否认者的给养也从未中断。安拉在《古兰经》中说:

- "安拉毫不亏待人,但是人们却亏待自己。"50
- "…安拉没有亏枉他们,但他们自亏了。"51
- "…安拉没有亏枉他们,但他们却亏枉了自己。"52

下列问题与上述问题非常相似:

"来到这个世界上不是我的选择。是安拉强加给我的, 祂并未提前告诉我。"

这难道与你将自身特点和意愿施加在物品上的性质不一样吗?

例如,当你雕刻一块石头,将它塑造成一个艺术品时,这是你的选择 还是石头的选择?

当然是你的选择。

难道这不符合逻辑吗?

当然符合。

那么, 若这是石头的选择的话, 将会发生什么?

如果将同样的逻辑运用在日常生活中的话,我们将寸步难行。比如, 在雕刻石头时,或在塑造其他物件时,你是否问过它们愿不愿意?

又比如,在你忘我地啃食水果的时候,有问过水果它们的想法么? 再有,你曾经在吃之前问过肉,鱼和在桌子上的食物有什么想法么? 你有没有想过要问问你所雕刻的石头,它们是否对你的行为赞同呢? 还有,这些石头难道没有体现你的艺术感么?

纸张或者金属废料可以体现你在石头上能够体现出来的艺术么?不! 我们所承担责任的轻重与能够胜任的能力是成正比的。否则,将会出 现难以想象的后果。

例如: 绝不能用杨树来做建筑物的承重梁,因为它无法负荷这一重任,若强加于它,它会断裂,导致建筑物倒塌。但板栗树能承担这一重

<sup>50.</sup> 优努斯章10:44。

<sup>51.</sup> 仪姆兰的家属章3: 117。

<sup>52.</sup> 蜜蜂章16:33。

任,它能承受数世纪的时间。因为,它被创造于适用这一重任,所以能够 承担。

人承担了造物主的委托也正是如此。所有被造物都无法承担这一重任,而人被创造成了能够承担这一重任的形式。人承担起这一重任的同时,也提升了人的等级。

大量的举证说明之下,仍然坚持认为;

"这不是我的选择!"的这一说法,实际上表明了内心的骄傲自大且 没有任何逻辑可言。

- 难道人在被造之前,能询问安拉的选择吗?
- 人在被造之后,没有必要再询问安拉的选择。

正如前文所述:

所有作品都不是作品自身的选择,而是制作者的选择。人制造汽车,这项发明不是汽车的选择,而是制造师傅的技能。没有任何人会对此提出 异议,而是会发出赞叹,并将其融入到自己的生活中,以便便捷生活。

同样,人会制造出沙发和座椅,舒舒服服地享用。但这并非是来自树 木自身的选择,而是表明了这是制作者的一项杰作。

既然这样,如果人将质问安拉的逻辑带到日常生活中的话,绝不可能制造出任何工具,也不可能建造任何建筑物。在这种逻辑下,生活会陷入瘫痪。

因为,没有任何一个物质凭借自己的选择能成为一双鞋、一座房子、 一辆汽车或是一架飞机等。所有这些产品的制作都是人的选择。

也就是说,在今世考验中只有两种可能:

要么忘记自我,要么接受考验。

没有可逃之处。

"既想坚守自我,又不想接受考验!"这种想法纯属白日梦。

除此之外,被创造也是一种恩典。面对这伟大的恩典,仍说"祂在创造我之前从未询问过我!"这种傲慢无礼,不知感恩的态度与下列情况别无两样:

在发生火灾后,当救援人员焦急地疏散发生火灾街区的住户时,叫醒了一些熟睡的人。被叫醒的人却忘恩负义地说:

"你都没有询问过我是否想醒来,就直接把我叫醒了。"

即便要询问他,也要先把他叫醒。另外,有谁愿意被烧死呢?有谁愿意选择消失,愿意选择不存在呢?

另一个欺骗人们的幻想是在空洞的愿望和梦想中寻找慰藉。安拉在《古兰经》中告诉我们,当他们到达后世之后,他们仍然会带着妄想说:

"但愿我们能再重新经历一遍考验,如果我们过去是尘土的话该多好啊!如果我们死了,消失了该多好啊!"

造物主赋予了人类无上的荣耀、作为存在物中一颗闪耀的宝石,最后得到的是天堂中永恒的喜悦,相比之下,人类再无拥有比这更好的选择,试图 在这种选择之外在空虚的愿望中寻找避难所就仅仅只能是一个无望的逃避。

安拉将人创造成所有被造物中最为荣耀的,使人优于其他被造物,并给人吹入了来自祂那里的灵魂<sup>53</sup>。安拉还在《古兰经》中指明,祂将人设定为大地上的代治者:

"祂让你们前赴后继,治理大地,并使你们品级不一,以便考验你们如何对待祂赏赐的恩典···。" 54

谢赫•加利卜完美地诠释了这一点:

了解你的价值, 因为你是宇宙的精髓。

你是一个人类, 是世界之瞳。

"人们啊!若你能用心灵的眼睛观看自己的话,你会发现,你是所有被造物的精髓,是宇宙中最为珍贵的——人。"

现在我们必须要问一问:

你为了作为人而来到这个世界上,有没有付出什么代价?或是因为哪 条优点让安拉想要将你创造成人?

要问那些说"成为人并不是我的选择!"的人:

你是否愿意与其它被造物交换身份?

如果能够实现的话,你愿意用人的身份,用人的理智、灵魂以及尊严 与一只蠕虫,或一只老鼠交换身份吗?

你愿意吗?

<sup>53.</sup> 请看《古兰经》石谷章15: 29。

<sup>54.</sup> 牲畜章6: 165。

当一个人没有任何权利,没有任何请求的情况下,突然间收到了很多 超出自己需求的礼物,这个人会对送礼物的人说出自己的不满吗?

"你怎么能将这些礼物送给我呢?你得到我的同意了吗?!"如果他这样说的话,只能说明他已丧失了理智这项恩典。拥有健全理智的人,在收到这些重礼之后会发自内心地用最深的爱意来感谢送礼物的人。

在这短暂的今世,若有人给我们送来一杯水,我们都会发自内心的感谢他。对将我们创造成人,随后又赏赐给我们无数恩典的安拉说出那样的话,这是多么丑陋的言词啊!

人并不是在有一定付出之后才被造,而是"零资本"的从无到有,来 到今世。人所拥有的一切都是安拉的恩典。

安拉也可以将他创造成一条在地上爬行的蛇,就算这样,他也不可能 做出任何反抗。因为,除了人和精灵之外,其他被造物都无需经历考验, 它们也不具备能够违抗安拉的能力。

动物的被造也不是徒然的,它们之间是有生态平衡的。它们是"造化的主"和"赋形的主"的尊名的显现。所有被造物都有全新的形态,每个被造物都有自己专属的特点。它们在今世和同类在一起时能幸福地生活,若与同类分开片刻,便会立马跑回群体中。

这是安拉另一种大能的展现, 祂让每种动物都非常喜爱自己的群体, 满足自己的现状。下列例子很好地诠释了动物们的安宁与托靠, 以及满足于安拉的供给:

"人们啊!自宇宙被造开始,没有任何一只鸟试图比它的邻居筑更多的巢;没有任何一只狐狸说:'一个窝不够我用',从而自我做斗争;没有任何一只松鼠因没有储存够两个冬天的粮食而担心致死;没有任何一只狗因没有为老年生活储存足够的骨头而失眠。"

也就是说,所有被造物都很满意安拉给自己的安排。因为,安拉将所有被造物都创造成了通过自己的能力能找到幸福的形式。

例如,蛇在自己的族群中非常开心快乐。色彩斑斓的鸟儿在同类之间能幸福地生活。鲁米说:

"隐匿在木板中的小虫会说:'谁能拥有这么美好的食物呢!',然 后在安宁中继续生活。会让它们感到伤心难过的是,人们打乱它们原有的 生活方式,将它们囚禁在动物园的笼子里;或强行将它们驯化成马戏团的 表演者。人们将小鸟囚禁在笼子里,将鱼类囚禁在海洋馆里的行为,都是 对动物们强烈的压迫。"

人在不满和违抗中质问安拉的行为是对赋予自身高尚品质而做出的疏忽、愚蠢和忘恩负义的行为。这种愚昧的行为,就像在人的理智和意志上 盖下了消除印章。

陷入这一错误漩涡的原因是,认为造物主和被造物之间的关系和人与 人之间的关系一样。

我们不要忘记:

安拉是造物主,是从无中创造万物的"最崇高的造物主",而人是从 无到有的"被造物"。

更愚蠢的提问:

我们会听到有人这样问道: "安拉在创造我的时候,询问过我吗?" 安拉说: "你并未存在,是我创造了你。"

一个"未存在"的物体能对"无限大能"的拥有者表达什么呢?另外,一个完美无缺、拥有最崇高的意志和万物的掌管者,询问一个满身缺陷、且是一个"未存在"的物体,这符合逻辑吗?

再说,能问一个并不存在的物体什么呢?

扪心自问一下!

你是否询问过自己所食用的食物"你是否愿意成为我的给养?",你 是否向它们确认过?你在咀嚼它们的时候询问过它们吗?你是否询问过自 己使用、剪裁、切割的物品,在宰杀动物、吃它们的肉,喝它们的奶,用 它们的皮毛做衣物时,是否询问过它们?你得到它们的同意了吗?在你为 了满足自己的意愿,将盛开的花朵从它的根茎上摘下来时,你是否询问过 它?

尽管如此,安拉仍然询问你:

"人们啊,你想要进入天堂还是火狱?"

然后, 祂将这一决定留给你自己。你想进入天堂还是火狱? 选择权在自己手中。安拉下降了经典, 然后询问人们:

"人们啊,你想要进入天堂还是火狱?"

祂通过众先知询问人们:

"人们啊,你想要进入天堂还是火狱?"

然后祂说:

"我确已指引他正道,他或是感谢,或是辜负。"55

漫不经心和无知的人们啊!

你无视伟大的安拉赏赐给你的选择权,喋喋不休地询问这毫无意义的问题,"你在创造我的时候,询问过我吗?"

这真是不可思议:

你有权使用安拉创造的世间万物,但创造了万物,包括创造了你的安 拉却没有这个权力?!

这是多么的傲慢! 多么的忘恩负义啊!

不要忘记,你在世间使用万物的权力也是安拉赏赐给你的。安拉在《古兰经》中说:

"祂使天地万物为你们服务,对于能思维的民众,此中确有许多迹象。"56

不要忘记,安拉并不需要你; 祂赏赐给你的恩典只是为了教育你, 从 而提高你作为人的属性。也就是说,将你培养成祂的一位优秀的仆人,从 而能在天堂中招待你。我们要重复阅读并思考下列经文:

"人啊!什么东西引诱你背离了你的仁慈的主呢? 祂创造了你,然后,使你健全,然后,使你均称。祂意欲什么形象,就用什么形象构造你。"57

所有充满欺骗的空话, 都是无知和愚蠢的杰作。

若询问发表这些愚蠢言论的人们,他们对这一问题的选择是什么的话,他们会选择自己从未存在,还是会选择想要进入天堂?

针对这一点,我们来询问一个值得思考的问题:

为什么安拉必须要询问祂的仆人呢?就算从理论上说,也没有这种必要。

<sup>55.</sup> 人章76: 3。

<sup>56.</sup> 屈膝章45: 13。

<sup>57.</sup> 破裂章82: 6-8。

就像人们一旦开车上路,就会自动遵守交通法则。是哪个国家的公 民,就必须遵守那个国家的法律。

来到这个世界上的人们也无法对抗生命的法则,必须服从这些。没有 人会质问一些物理变化上的法则,例如,"火为什么会燃烧?液体在低温 情况下为什么会结冰?"等等问题。人们将这些视为必须接受的原则。

然而,当涉及到人们精神生活的条件——考验时,却寻求荒唐无知的哲学作为借口。

不要忘记,人只有拥有了知识,才会保持沉默。只有提高了认知,才 会更加理解未存在时的含义。无知的人为了掩盖自身罪行,他们会这样提 问,以至深陷其中,无法自拔:

"安拉为何要用火狱来惩罚那些已被祂封印了心灵的人?"

我们来思考一下,在仆人没有封印自己的心灵前,安拉会封印一个池 亲自创造的仆人的心灵吗?有人会将还未报废的东西扔进垃圾桶吗?我们 需思考的是,心灵被封印的人,他们做了何事酿造了这般下场。

不要忘记这一原则:

安拉是无限怜悯的, 祂拥有最崇高的智慧。祂绝不会亏枉自己的仆 人, 绝不会做毫无意义或毫无目的之事。

所以,若安拉封印了一个仆人的心灵,这其中一定有潜藏的奥秘。即 使我们不理解···

安拉在《古兰经》中说: "安拉不会引导(有这些品性的人)" 祂通过 这节经文告诉了我们其中的一些原因。

因此,顽固不化地忘恩负义、独裁暴政、说谎等恶劣品质都是造成心 灵被封印的原因。<sup>58</sup>

安拉还告诉了我们祂所喜爱的和厌恶的属性。而固执地坚持祂所厌恶 的属性的人,是无法得到引导的。因此,我们绝不要将此视为安拉在亏待 它们。

<sup>58.</sup> 请参阅《古兰经》,黄牛章2:258,264; 仪姆兰的家属章3:86; 宴席章5:51,67; 牲畜章6:144; 忏悔章9:19,24,37,80,109; 蜜蜂章16:107; 故事章28:50; 月亮章54:3; 赦宥者章40:28; 沙丘章46:10; 列阵章61:5,7; 主麻章62:5; 伪信者章63:6。

前文所提到的所有问题都是围绕着我们存在的原因——考验。提问者 试图找出一个逻辑上的缺陷,但真理是显而易见的,无可反驳,也没有退 路可言。再说,找出上述借口,并不代表人能摆脱考验。

安拉在《古兰经》中说:

"你看看他们怎样抵赖。他们以前捏造的已回避他们了。"<sup>59</sup>还有些人迷失在下面这一徒劳的想法中:

"如果我们死后会被复活的话,那么我们为什么要经历死亡?"

#### 死亡是通向后世的一道门

在对人的考验中, 死亡有双重含义。

否认安拉和后世的人,会将死亡视为最后的终点。也就是说,死亡是后世的一个帷幕。那些否认死后复活的人,他们会手拿腐烂的骨头,提出这样讽刺的问题:

"谁能使朽骨复活呢?"

他们从未想过:

"最初创造他的,将使他复活。"60

信仰安拉和后世的人,他们知道死亡是通向真正生活(后世生活)的一 道门。他们通过思考死亡,防止自己掉进这短暂且诱人的陷阱中。他们将 今世看作为一个驿站,绝不会在此过多停留(闲逛)。

死亡是在宣告一切被造物的存在都是短暂的,实际上,它也像生命那样是一种恩典。安拉在《古兰经》中说:

"祂创造了死与生,以便考验你们谁的工作最优秀。祂是万能的,是 至赦的。"<sup>61</sup>

鲁米说:

"儿子啊,每个人的死亡状态都取决于自己。不相信将会与安拉见面的人,憎恶死亡,将死亡视为敌人的人,死亡就会像一个极为恐怖的敌人那样到来。将死亡视为朋友的人,死亡就会像他的朋友那样到来。"

"那些畏惧死亡,想要从中逃脱的人们啊!实际上,你畏惧的并不是死亡,而是自己犯下的罪过。"

<sup>59.</sup> 牲畜章6: 24。

<sup>60.</sup> 雅辛章36:78-79。

<sup>61.</sup> 国权章67: 2。

"当你注视死亡之镜时,你真正害怕的并不是死亡的面容,而是自己 那张丑陋的脸。

你的灵魂就似一棵树,死亡则是那树叶。每一片树叶都和树的本质息 息相关…"

若在这场考验中没有死亡的存在,所有人都活到复生日的话,后世的 考验将会变得更加困难。人慢慢地衰老,中年后渐渐地变得虚弱,失去强 壮的身体,最终面临死亡,这些线索都在告诉我们今世是短暂的,真正的 生活是后世生活。

当然,这仅仅针对于那些能看到真理,能够理解真理的人而言,是这 样的。

安拉在《古兰经》中说:

"我使谁长寿, 我降低谁的体质。难道他们不明理么?"62

死亡的存在是为了让人们意识到自己的弱小无能。安拉在《古兰经》 中对那些守候在死亡跟前的人们说:

"当灵魂到达死者咽喉的时候,你们怎么不阻止?那时候,你们大家看着他,我比你们更临近他,但你们不晓得。如果你们不是受报应的,你们怎不使灵魂复返于本位呢?如果你们是说实话的。"<sup>63</sup>

死亡的存在是为了让人们理解复活之后,永恒的生命是通过安拉的意志实现的。如果没有死亡的话,人们会想"我们本就是永恒的"。甚至有可能人在贪婪的欲望下也会互相吞噬。

我们要思考一下;

我们为什么会降生在这个世界上,我们最终会去向哪里?

- 我们生活在谁的土地上?
- 我们吃着谁供给的食物?
- 我们将去哪里? ……

这些问题会引发人们思考,让人们明白:宇宙是一所学校,是一个充满考验的地方。

<sup>62.</sup> 雅辛章36: 68。

<sup>63.</sup> 大事章56: 83-87。

#### 平等和公平是不同的

问题:我们相信安拉仅仅是因为我们出生于穆斯林家庭中吗?那些出 生在非穆斯林家庭的人又犯了什么罪呢?

问题:为什么安拉给一个人带来困难的时候,却给另外一个人容易?为什么我们的养主不公平对待每一个人呢?

这两个问题都是关于前定的奥秘, 让我们来一起解答吧。

人们总是将平等和公平混淆。但所有的平等并不都是公平的。

公平指的是, 安拉公平地赏赐给了祂每个仆人理智和认知能力, 就像 前文所提到的那样。

不公平指的是, 在非等同的条件下, 以相同的标准审判所有人。

但安拉的审判对每个人都是独一的,为了打消人们的疑虑,祂在《古 兰经》中说:

"安拉只依各人的能力而加以责成…。"64

每一个人都依据自身的情况接受考验。

除此之外,安拉将人们在生活中所经历的困难和磨难都转变成了可以 在后世获得报酬的媒介。

举例来说,在今世上的盲人,如果他们坚忍的话,他们在后世将会得到丰厚的回报,甚至会感谢自己曾经是盲人。

全能的安拉绝不会亏枉祂的仆人。祂在《古兰经》中说:

"的确,安拉丝毫不亏枉人…。"65

想要拥有正信,也需要相信这些原则。穆民绝不会怀疑安拉的仁慈, 绝不会认为安拉会亏枉祂的仆人。

有意诋毁伊斯兰的人,滥用安拉的怜悯,他们说:

"每个人都跟随他的父母或社会的宗教。因此,不可能有一个真正的宗教。信仰是相对的。每一个人所认为的真理仅仅针对自己···"

这当然是不正确的。伊斯兰从一个数世纪来都未接触到认主独一信仰的地方开始,那里的人们固执地宣称: "我们绝不会放弃我们祖先们的宗教!"我们的先知(愿主福安之)与这一偏执做出了顽强地斗争。

<sup>64.</sup> 黄牛章2: 286。

<sup>65.</sup> 妇女章4: 40。

每个人在主观世界里的考验往往都取决于自己。很多在清真寺长大的 人,不幸失去了信仰,走向了歧途。同时也有很多出身于非穆斯林家庭的 人,渐渐归信了伊斯兰。

是否归信是前定,这是造物主的奥秘

多年来一直保护先知(愿主福安之)的艾布·塔利布没有得到信仰,而 杀死哈姆扎(愿主喜悦他),并啃食了他内脏的杏德却得到了信仰。我们不 知道这其中的奥秘,因为我们的认知是有限的。

安拉在《古兰经》山洞章第60-82节经文中给我们讲述了穆萨先知和 海兹尔的故事,穆萨先知不能理解海兹尔做的三件事情,并提出了异议。 但当他从海兹尔那里了解到真相后,放下了所有不解,释怀了。

虽然我们无法得知艾布·塔利布不愿归信的内在原因,但他给我们的 先知(愿主福安之)说:

"我的侄儿啊,如果我归信你的话,古莱氏部落的女人们会嘲笑我的···。"<sup>66</sup>

也就是说,相比归信安拉的使者(愿主福安之),他更在意古莱氏部落女人们的说谈。

从另一个角度来看;

认主学(教义学)学者认为,即使一个人没有接触到天启的信息,没有 听到先知的宣教,通过观察宇宙中展现造物主大能的迹象,必须相信安拉 独一的存在。

不要忘记,无论是安拉的仁慈还是惩戒,都可以通过一个微小的事物 显现出来。这其中的奥秘是我们无法理解的。

另一个令人误解、迷惑的问题是:

"'无限的、永恒的'这些概念让人难以理解,我无法理解安拉的存在是永恒的。"

人的理解力是有限的。一只蚂蚁也同样无法理解人的认知。

<sup>66.</sup> 请参阅瓦希迪,《古兰经》的降示背景,第268页; 忏悔章9: 113。

#### 大海能被装入杯中吗?

先将"无限"这一概念搁置一旁,观察一下被创造的宇宙,我们能完全解释它吗?我们无法表达宏观宇宙中的数量···只能凑合用几兆乘以几兆来表达。

当我们面对微观世界的时候,用尽全力研究,仍茫然不解。

我们不能认定自己无法理解的事物就是不存在的。生活当中,在数学领域中有很多知识是我们普通人无法理解、领悟的,但是我们不能仅因为自己不理解,就认为这些领域不存在。我们是无能弱小的,要在安拉跟前意识到自己的无能。

另外,我们的宗教是面向所有人的,为了让大家都能够理解,它没有让我们超负荷思考。在信仰、做功修和服从上,所有人都能轻松独立完成。除此之外,安拉并没有命令我们思考祂的本体,而且先知(愿主福安之)也禁止我们谈论这一话题,他说:

"你们应思考安拉创造的事物(思考祂的属性的显现、祂的大能、祂 独一的存在),不要思考祂的本体,因为你们绝不可能理解祂…。"<sup>67</sup>

我们应该思考安拉的属性,思考祂那无限的大能和威严,这些是我们 获得并提升信仰之门的钥匙。

一个杯子能装得下大海吗?我们会看到杯子装满时,水便会溢出来。 简单说来,我们也不会让一名小学生去阅读、理解大学生的课本。

同理,仆人想要理解安拉的本体也是不可能的。一个有限的存在物是 无法理解造物主的无限完美。

安拉在《古兰经》中说:

"假若用大地上所有的树作笔,用海水作墨,再加上七个海洋的墨汁,终不能书尽安拉的言语。安拉确是万能的,确是至睿的。"<sup>68</sup>

问题: "既然前定已经书写了我们的寿命,为何施舍能延长寿命?" 我们将在今世这个考场上凭借安拉的意欲所发生的事情称作"前定"。 因为我们是不能完全理解安拉的,所以我们不能用凡人之间所用的"之前"和"之后"等概念衡量祂的知识。

<sup>67.</sup> 戴拉米, 莫斯纳德, II; 海寨米, 马杰莫兹·扎维德 Mecmau'z-Zevaid, I, 81。

<sup>68.</sup> 鲁格曼章31:27。

例如,我们的前定已被书写下来,但我们仍然做功修、做祈祷和施 舍。因为我们并不知道自己的前定是什么?

如果我们做祈祷和施舍的话,全知的安拉是知晓这一切的。也就是说,我们做祈祷和施舍早已被书写在前定中了。

如果安拉不知道我们的前定或我们通过个人意志所做的决定、攻修及 一言一行,那这是祂的一个缺陷,但伟大的安拉没有任何缺陷,祂是完美 无缺的。"不了解幽玄"这仅仅是属于人的特征,安拉是全知万物的。

争论前定对所有人来说都毫无意义。在历史长河中,有很多理性主义者争论过这一课题,最后的结果要么否认前定,要么否认人的意志。这两者都是远离真理的。

还是担心一下我们将会被问到的问题吧!在审判日那天,我们不会被问到:

"你解开了前定中的奥秘吗?"

而是会被问到:

- "你将生命花费在了哪里?"
- "你用知识做了什么?"
- "你通过什么方式挣钱,又将它们花费到了哪里?"
- "你将身体消耗在了哪里?"

下面这一问题也是无知者,从不思考造物主大能的人提出的:

"既然安拉没有任何需求,为何要考验我们?"

安拉没有任何需求。需求只针对弱小的被造物。

我们是有需求的。

为了存在,我们需要安拉创造我们。祂创造了我们。

我们需要生命、理智和健康。祂一一赏赐给了我们。

现在我们不只满足于这短暂的生活,还想要永恒的生活,想要进入天

堂。为此,祂给我们指明了道路,给我们派遣了引导我们走向正道的使者。

我们有何权力问:"祂在创造我们之后,为何考验我们?"

相反,我们要感谢祂。祂免费赏赐给了我们无数恩典。

祂说: "你们在这有限的生命里,去完成作为仆人的简单的任务,我 会让你进入永恒的天堂。"

而我们转身却问:

"为何不直接让我们进入天堂?"这一想法没有任何逻辑可言。

问题: "我希望在天堂和某人在一起,如果他想和其他人在一起怎么办?"

这些想法与我们将在复生日面对的恐惧相比是微不足道的。

安拉在《古兰经》中给我们报喜讯说: "在天堂,清廉的配偶、子女和父母将相伴一起。" <sup>69</sup>

祂还给我们讲述了复生日的场景:

在复生日,安拉的仆人和将要进入天堂的人,他们将会收到来自安拉的祝福:

"'平安!'这是从至慈主发出的祝辞。"70

即便是包括他们的至亲在内,在今世违抗安拉的人将听到:

"犯罪的人们!今日你们退避到一边去。"71

这是最悲恸、最可怜的分离。因此,为了不经历这永恒的分离,我们不仅要从火狱上保护自己,也要从火狱上保护家人,保护我们喜爱的人…将伊斯兰的品质传承给子孙后代是我们最大的责任之一。

下面这一无知的提问同样是因为对宗教的无知:

"我们一边批评偶像崇拜,一边又环游克尔白天房。"

而克尔白天房仅仅是一个象征。

## 克尔白天房是真理的朝向

我们的养主设置了多个地点作为伊斯兰的象征。克尔白天房、黑石、 萨法和迈尔瓦山,需在正朝时驻地的阿拉法特山和穆兹代里法,登霄的起 点,也是穆斯林的第一个朝向——远寺,这些都是安拉设置的神圣的地方。

尊重这些地方属于敬畏。

至于人自己编造的神圣之物都毫无意义可言的。我们的宗教原则是由 安拉规定的,同样,在做功修时的朝向、地点和主命事项也只能按照安拉 规定的那样完成。

<sup>69.</sup> 请看《古兰经》雷霆章13: 23: 赦宥者章40:8。

<sup>70.</sup> 雅辛章36:58。

<sup>71.</sup> 雅辛章36:59。

安拉命令天使们:

"你们向阿丹叩头!"天使们遵从了安拉的命令,而易卜劣斯违抗了安拉。

天使们向阿丹先知叩头并不是崇拜他,阿丹先知只是天使们完成安拉 的命令的一个参考点。

克尔白天房也是这样的一个参考点,是崇拜安拉的一个参考点。朝向 的一致防止了穆斯林分散四方,将大家号召在同一方向。

聚集在克尔白天房周围一起做礼拜的场景多么震撼人心啊!多么美好的团结!

我们宗教中的所有事情都基于《古兰经》和圣训。我们称之为"经训证据"。做功修的形式不能用类比的方式解释。因此,天房并非是神像,是易卜拉欣先知在安拉的命令下建造的。

下面这则故事能让我们更好的理解这一点:

欧麦尔(愿主喜悦他)走近黑石,并亲吻了它,随后他说:

"我很清楚你是一块没有利害的一块石头···只是因为先知(愿主福安之)亲吻过你,我才亲吻你。"

伊斯兰教法中的一个原则是:在历史长河中,这座建筑物被多次翻修过。假若克尔白天房被转移到其他地方,那么这座建筑物也不再有神圣性。因为,神圣性只属于那个特殊的地方,而不在砖瓦之间。

## 问题: "如果基督教徒或者无神论者是正确的呢?"

他们绝不可能是正确的,一切都一目了然。我们在之前的内容中已 经讲解了基督教受到了多少人为篡改,以及无神论是多么的荒谬。既然如 此,提问"如果他们是正确的呢?"这一问题没有任何意义。

让我们来看一看一个真实发生的事情:

- 一个不相信后世的人问阿里(愿主喜悦他):
- "你现在在毫无意义的事情上把自己弄得筋疲力尽,如果天堂和火狱 不存在呢?"

阿里(愿主喜悦他)这样回答他:

"如果你说的是正确的,我不会失去什么。(伊斯兰的宗旨是成为一 名好人。) 但如果我说的是正确的,天堂的确存在的话,你是否想过你失去了什么?火狱存在的话,你是否想过自己最终的归宿是哪里?当然,天堂和火狱都是真实存在的。"

宗教必须包含生活的方方面面,必须要回答人提出的所有问题。所有 人造的宗教在这方面都是有缺陷的,它们只能涉及到生活中的某些领域, 即便这样,也不能解决那些领域中的问题。

只有来自安拉的宗教能回答所有问题,这个宗教就是伊斯兰。就像安 拉在《古兰经》中说的那样:

"安拉喜悦的宗教,只有伊斯兰。"72

#### 物理定律能限制创造它的主宰吗?

问题: "在认主学中学习到的奇迹只是一些说文而已,只是解释给我们听,并没有确凿的证据。"

让我们来提醒一下提出这一异议的人,亲眼看到那些奇迹的人,有些 也没有归信。他们称那些奇迹为"魔术、幻觉",或着说先知"蒙骗"了 他们,总之不相信。

对于心有怀疑者来说,发现并接受奇迹很困难,仅仅是因为他们将在 宇宙中运行的自然法则认为是绝对和不可被破坏的。。

他们应该想一下,制定这些法则的也是安拉。

安拉制定的这些法则不可能约束住祂无限的大能。

另外,人也必须要知道,人并没有掌握所有的规则,有一些未知领域 还未被发现。

例如,一个从未见过磁铁的人,他绝不会相信一块长得像石头的物质 能吸引一些金属。但只要他看到了,就不会再有疑惑。展示奇迹的安拉有 超出我们认知的法则,我们不知道那些法则,也不能完全理解奇迹,但绝 不能否认奇迹。

今天,人们会看一些科幻电影,描绘打开窗户就到了未知维度的情景,人和物品可以被传送到遥远的目的地,就像时间旅行一般。人们不会觉得这些情景发生的可能性是不可接受的。他们想:"即使我们现在还不

<sup>72.</sup> 仪姆兰的家属章3:19。

具备这样的科技,但这些都描绘了一个更加先进的未来,在这个未来这些 事情都是有可能发生的。"

既然如此,为什么不相信创造了万物的造物主对万物是全能的,为什么不相信祂能凭借一个原因创造自己想创造的。

以前,人们不知道"阿尔法,贝塔和伽马"射线,但现在我们都知道。安拉在《古兰经》中告诉我们,祂给予了我们极少的知识。<sup>73</sup>人凭借着极少的知识,几千年以来一点一点的发现了这些。

你相信人通过漫长的研究之后获得的科学技术,却不相信安拉无限的 大能?

甚至有些学者说, 奇迹为人们探索知识和科学发展建立了基础。

例如,易卜拉欣先知被扔入火中时,他没有被灼烧,这是个奇迹。当 今,人们已经研究发明出了隔热服,不可燃的衣服等。

尔萨先知带来的奇迹是让死者复活,医治了不可被治愈的病患和天生 眼盲的人。当今,能通过除颤器使骤停的心脏重新跳动起来,还研究出了 很多以前未知的医疗方法。

苏莱曼先知展现的奇迹是乘风在一天之内完成了一个月的路程。当 今,人们坐飞机在同一天能从地球的一端到达另一端。

这些都能帮助人们理解奇迹是真实的。

人通过一步一步的研究,日积月累的知识能做到之前无法做到的事情。那么,为什么要对全能的安拉所展现的奇迹感到惊讶呢?

问题: "为什么安拉允许一个新经典代替旧经典?"

安拉承诺过祂会保护《古兰经》直到复生日为止。

因为,在《古兰经》之后不会再下降其他经典。在这之前的宗教,都 不断地有先知和启示更新宗教。

因为人们的需求和社会环境在不断变化。被派遣的124000多名先知带来的信仰是相同的,但由于各民族的社会环境不同,教法之间各有差异。

问题: "在伊斯兰初期,酒类饮品是慢慢被禁止的,现在为什么直接禁止我们饮酒?"

<sup>73.</sup> 见夜行章17:85

循序渐进是在启示还在下降时采用的方法,现在宗教已被完美了。被 完美的事物不能再受到改变,否则,就是在顺从私欲做事。

但循序渐进的方法仍适用于教育领域。例如,当一个人第一次接触伊斯兰,或者在给一个群体宣教时,在讲解时当然要有先后顺序。但这并不代表取消某项教法,只是提高穆斯林的远见和审慎的一种做法。

我们的先知(愿主福安之)派穆阿兹去也门时,对他说:

"你将去面对持经人,你到他们那里时,先奉劝他们作证除真主外, 再无应受崇拜的主宰.并作证穆罕默德是真主的使者;

若他们听从你,你就告诉他们,真主确已为他们在每昼夜规定了五次 拜功:

若他们听从你,你就告诉他们,真主确已给他们规定了天课,取之于 他们中的富人,施于他们中的穷人。

若他们听从你,你不可征收他们最宝贵的财产为天课,你当警惕被欺 压者的祈求,因为这种祈求与真主之间无任何遮挡。"74

宗教被完美之后,就没有必要再使用循序渐进的方式了。但安拉命令 我们在给他人宣教时要说温柔的话,以便让对方更容易走向正道。祂在下 节经文中告诉了我们用善谏的方式向他人讲解伊斯兰的重要性:

"你应凭智慧和善谏号召人遵循主道,你应当以最好的方式与人辩论…。"<sup>75</sup>

问题: "我觉得安拉总是说'我做了这些,我创造了什么'很奇怪。"

安拉又不是弱小无能的人, 祂说"我", 你怎么会感到不适呢?!。 任何人都不应该对最伟大、最有威力, 创造了万物的造物主说"我"感到 不适。《古兰经》经文中的"我和我们"这些措辞从不同方面展现着祂的 大能。

问题: "在《古兰经》中男女为什么不是平等的?" 伊斯兰中的男女平等并非当下所说的平等,而是公平。

<sup>74.</sup> 布哈里, 天课章, 63; 认主独一章, 1。

<sup>75.</sup> 蜜蜂章16:125。

#### 伊斯兰提升了女性的地位

在安拉那里男女是平等的,无论在信仰、功修还是责任上,都完全平等。两者都需完善信仰、礼拜、封斋、缴纳天课和朝觐。正如安拉在下列 经文中所说:

"无论是男信士还是女信士,只要行善,他们就能进乐园,他们不受 丝毫亏枉。"<sup>76</sup>

"顺服的男女、

归信的男女、

服从的男女、

诚实的男女、

坚忍的男女、

恭敬的男女、

好施的男女、

斋戒的男女、

保守贞操的男女、

常念安拉的男女,

安拉已为他们预备了赦宥和重大的报酬。"77

伊斯兰之外的很多宗教都视女性为二等人,认为女性是邪恶的根源。

在伊斯兰中,清廉的女性被视为在今世最尊贵的恩典。穆圣(愿主福安之)告诉我们,天堂在清廉的母亲的脚下。

但男女在被造的形式上和天性上是不同的,彼此之间是互补的。在身体和感官上也是不同的,因此,在社会生活中,根据男女之间天性的不同所承担的责任也不同。伊斯兰是一个与天性相吻合的宗教,在最初的被造上存在的生理和情感上的差异表现在男女之间不同的权利和责任上。

先知(愿主福安之)说:

"须知!你们都是放牧者,都要对自己的职权负责。

身为众人之首的大伊玛目是放牧者,他要对自己的职权负责;

男人是家庭的放牧者,他要对自己的家庭负责;

妻子是丈夫、孩子和家庭的放牧者,她要对他们负责;

<sup>76.</sup> 妇女章4:124; 另见, 仪姆兰的家属章3:195; 蜜蜂章16:97; 赦宥者章40:40。

<sup>77.</sup> 同盟军章33:35。

奴隶是主人财产的放牧者, 他要对其负责。

须知! 你们都是放牧者, 都要对自己的职权负责。"78

当今, 所谓的现代社会打着男女平等的旗号, 欺压虐待女性。

女性担任着妻子和母亲的角色,是一个家庭的基础。所以,相比男人的理性来说,她们更加感性。因此,伊斯兰以知羞、贞洁和遮羞来保护女性,将女性保护在家中。

在男女平等这一话题上,我们要透过西方的镀金面具看到他们的真正目的和动机。在结婚率下降,离婚率上升,婚内出轨成普遍现象,人口减少,独居老人基数增加,空巢老人死在家中都无人察觉的社会环境中,鼓励女性像男性那样做卡车司机,屠夫等职业有什么益处?

在这里要说明一下,伊斯兰并不反对女性在合适的地方工作,也不反 对女性投身于艺术、教育和服务行业。穆民的母亲阿伊莎(愿主喜悦她)有 三百多名学生,在奥斯曼帝国时期有数千个女性创建的基金会。

一颗健全的心灵会承认女性最高贵的职业是母亲,她是一个家庭的基础。每个成功人士背后一定有一位清廉的母亲。我们将恰纳卡莱战役的胜利归功于在前线献出生命的人,这同时也少不了将他们送往前线的母亲。

总之,伊斯兰是最完美的,包含着生活的方方面面,它能给我们带来 今后两世的幸福,也能回答所有问题,且这些回答不可能存在任何冲突,都是井然有序的。

伊斯兰包括教义(信仰)、教法、为人处世的原则、社会生活的秩序和 优良品德。

伊斯兰能帮助我们理解宇宙和人被创造的目的。它规范着我们从摇篮 到坟墓的每一阶段,甚至我们的每一次呼吸,每一步路···

愿安拉能让我们真正地实践伊斯兰!

愿安拉使我们的理智和心灵能真正接受到启示的教导,保护我们免遭 私欲和恶魔的教唆!祈求安拉引导我们的感知和思想成为祂喜悦的方式!

祈求安拉慈敏,饶恕祂那弱小无能的仆人!

阿敏!

<sup>78.</sup> 布哈里, 律例章, 1。





# 绝对的真理与真理的宗教

伊斯兰包含着生活的方方面面,它能为我们带来今后两世的幸福,也能回答所有问题,且这些回答不可能存在任何冲突,都是井然有序的。伊斯兰是完美中最完美的,能为今后两世带来幸福。



## 绝对的真理与真理的宗教

自然神论者为了远离宗教提出了以下荒谬的论点:

地球上所有宗教都是人为的。所有人都自然信奉自己所在地区和所属 文化中的宗教,没有选择余地。

宗教是人类社会发展的一部分,但已失去了其主导地位。

所有宗教都推动了战争的发生, 使不同的社会群体成为彼此的敌人。

根据他们的观点来看,要放弃所有宗教。仅需要相信以理智和良知为基础,遵守人类道德原则的"自然"的宗教——自然神论足矣。

在近几世纪,实证主义者也推崇这一想法。他们也认为宗教是人类社 会的一部分,但它的时限已到,代替它的是"科学"。

社会主义和共产主义认为宗教是麻木社会群体的鸦片,他们竭尽全力将宗教推出社会之外。像苏联和中国等类似推崇共产主义的国家在近七八十年以来一直排斥宗教,但都未成功。即便是被篡改了的宗教,也未被消除。当今,宗教在数不尽的压迫和负面宣传的情况下仍保持着顽强的生命力。因为信仰来自人的天性。

真理的宗教——伊斯兰,面对所有想消灭它的恶势力仍坚强地存在着。因为,它是受安拉的保护的。

声称宗教已过时的谬论,其原因在于他们不认识真理的宗教——伊斯 兰。

如果他们能了解伊斯兰多么完美,知道它能给人们带来两世的幸福, 在学习伊斯兰的基础知识后,绝不会拥护这一谬论。

那些在带有偏见、嘲笑、有色眼镜和深受伊斯兰恐惧症影响下认识了 伊斯兰的人,也应当学习关于真正的真理宗教的知识。

## 其他宗教与伊斯兰

伊斯兰之外的其他宗教都是远离真理的。要么是人自己编造的宗教, 要么是遭受了人为篡改的天启的宗教。

在之前的内容里我们详细讲解了基督教在教义(信仰)、功修和律例上受到了怎样的侵蚀。

历史上,卡斯蒂利亚女王伊莎贝拉一世以对在西班牙的穆斯林施暴而 臭名昭著,她被称为"肮脏的伊莎贝拉"。因为,伊莎贝拉是一名狂热的 天主教徒,而受到篡改了的天主教认为清洁是对世俗的迷恋,所以她几乎 从不洗澡,身上臭味浓厚,以至于他人无法接近她。据记载,她一生只洗 过两次澡。

这一做法不仅影响了女王,还影响了其他很多已婚妇女。她们因对 天主教的狂热,不清洁自己,受到丈夫抛弃。很多男人只是因为妓女更干 净,所以更愿意选择她们。这造成的结果是,卖淫行奸遍布整个社会,一 个个家庭变得七零八碎,人们的灵魂和后代都受到了惨不忍睹的伤害。

遭受人为篡改是一个宗教最可悲的处境! …

基督教从保罗开始就一直被篡改,当今在无神论的压迫下,仍不断地 被篡改。

令人匪夷所思的是,现在在荷兰等国家,教堂会给两位男性举行婚礼仪式,在近几年前他们坚决反对同性恋,现在却做出了妥协。同性恋是人类社会中最无耻的罪行,现在牧师亲自给这类人举行婚礼。怎么会有一个宗教允许作恶者和违抗者结婚?支持同性恋者结婚,并给他们提供婚礼场所真是令人作呕!

不断对施压者做出妥协,没有坚定的原则和品格,这是一个宗教应有的吗?这样的宗教能给人们带来幸福吗?当然不能。

犹太教也是这样的,它也遭受了篡改。犹太教为了服务自己的民族,与他人为敌,变成了一个到处施暴的宗教。

犹太教极大程度远离了真理,甚至不邀请他人加入自己。声称这个宗 教只属于犹太民族。

迷信(谬论)侵占了犹太教口传和书写下来的文化。《讨拉特》(圣经旧约)和《宰布尔》(旧约《诗篇》)已被篡改得惨不忍睹,他们毫不羞耻地编造多位先知曾与造物主摔跤<sup>79</sup>,背叛真理的宗教,甚至诽谤先知行奸等不耻行为。

犹太教中做功修的方式也遭受了篡改。例如,赎罪鸡仪式。

<sup>79.</sup> 请看《圣经旧约》创世纪32:22-32;何西阿书12:3-5。

犹太教也像基督教那样有不同的教派,犹太教正统派中的激进分子 (Ultra Ortodoks) 这样描述他们的这项功修:

赎罪日降临前教徒会抓一只活鸡在头上绕三圈,同时作简短的赎罪祷告,这样自己的罪过就转移到了鸡的身上,之后再当场宰杀那只鸡。这样自己的罪过就得到饶恕了!

犹太人自己也承认这种做法没有任何依据。在所罗门神殿被摧毁之前,他们将自己的罪过施加转移到一只山羊身上,然后将山羊流放于沙漠,这样自己的罪过就得到了饶恕。这就是"替罪羊"一词的来源,指把自己的罪过和痛苦转嫁给他人,让他人替自己承担这一切。但在神殿被摧毁后,他们将山羊换成了鸡。

在这两个被篡改的宗教中,通过很简单的形式就能使罪过得到饶恕。 但在伊斯兰中,只有安拉能够饶恕仆人所犯罪过,并且在今世是无法确定 自己的罪过是否得到了饶恕。我们要向安拉忏悔,寻求祂的保护,直到生 命的最后一刻。

我想在这里分享一个曾经从奈吉卜•法泽里那里听到的轶事:

英国著名的历史学家和社会学家阿诺德·汤因比曾去过埃及。有一次,出于自己的职业,他来到了一个可怜的乞丐身边,问他:

"如果我给你一些钱的话,你会做什么?"

乞丐说: "我会向安拉为你做祈祷。"

阿诺德·汤因比又问:"那安拉会接受你的祈祷吗?"

乞丐回答说: "先生啊!我只能做祈祷,无力插手其他事情。我的祈祷是否能被接受,只取决于安拉。"

阿诺德·汤因比随后说道: "我们接受过良好宗教教育的牧师口口声声地说他们能使一个人的罪过得到饶恕。但在这里,一个没有接受过宗教教育的人却说:

'我的祈祷是否能被接受, 只取决于安拉。'"

这就是伊斯兰与遭受到篡改的宗教的区别,这展现在每个信士的身上。

另外一个例子:

一个教会成员被问到:

- "一个人在犯了罪之后应该做什么?"
- "他应该去找牧师,付钱认罪。"
- "如果他再犯呢?"
- "还是去找牧师,支付一些钱赎罪,牧师还是会饶恕他的。"
- "如果他犯了侵犯了他人权利的罪过呢?牧师怎能饶恕这类罪过?"

"……"

#### 没有答案!

这种赎罪方式多么令人发笑!

一个人怎能饶恕另一个人对安拉犯下的罪过?遭受抢劫、谋杀等人怎能同意罪犯在另一人那里在不受任何惩罚的情况下得到饶恕?有谁会同意取消律法?

正是这些分歧和矛盾让人们对被篡改的宗教没有任何好感。

那些因为被篡改的宗教中自相矛盾的观念而疏远信仰的人,如果他们能学习了解真正的宗教——伊斯兰,他们会发现在真理的宗教中绝不存在自相矛盾的概念。伊斯兰是最完美的,通过伊斯兰会消除人们对宗教的偏见,能获得今后两世的幸福。

再来看看远东的宗教,它们已经完全脱离了正常理智。

- 与人类自由为敌的种姓制度,冷血残暴的习俗和传统。
- 为了否认后世,他们捏造了"投胎"(轮回转世)这一说法。毫无逻辑,对公平公正、权力和法律毫无意义,没有目的,荒唐的灵魂的迁徙……
- 无目的的神秘主义,崇拜石像和神像,低下的仪式,肮脏的寺庙……
- 与神话和传说混为一体,既没有造物主的存在,也没有后世的存在……
- 尽管他们推崇一些半神秘行为,能给西方人们带来一些快乐的行为(例如:素食主义、冥想、瑜伽、节食等),但绝不可能从没有造物主,没有朝向,没有目的的宗教中找到幸福。

除此之外,在非洲某些地区也存在一些谬论的宗教。将人作为献牲物的宗教,崇拜石头的宗教,半野生宗教。

这些宗教都无法给人们提供能找到幸福的药方,它们无法帮助个人、家庭、社会、经济发展、父母、孩子、老人、穷人、赤贫者遇到的困难。

即便它们在数世纪以前实属真理,但在遭受篡改之后,现在它们只涉及到生活的一两个方面而已。

只看这些宗教, 就对所有宗教做出解释和评价是不正确的。

伊斯兰是真理的宗教。在伊斯兰中绝不存在病态逻辑,压迫、肮脏和 愚蠢的行为。

伊斯兰没有遭受篡改,在伊斯兰中,也没有任何宗教人士假借安拉的 名义为所欲为地制定信仰原则,或规定合法和非法之事。因为,掌权伊斯 兰权威的只有安拉。

伊斯兰的所有原则都来自安拉的语言——《古兰经》和先知穆罕默德 (愿主福安之)的教导及其言行举止的示范——圣训。

针对在先知归真后出现的问题,学者们只是与《古兰经》和圣训中的 律法做类比,提出新的律法。还有众学者以经训为基础通过公议的方式对 新出现的问题提出相应律法。

因为伊斯兰规范着生活的方方面面,倡导远离追随私欲的生活,所以 在当前时代饱受攻击。正因如此,催生了"伊斯兰恐惧症"这一概念。他 们抹黑伊斯兰,诽谤伊斯兰,以此阻挡人们接近伊斯兰。但伊斯兰为所有 穆民扫除了今世上所有短暂的恐惧,引导他们通往天堂的道路。

因为其他宗教并没有给人们规定相应责任, 人们更愿意倾向它们。

人会对自己未知的事物产生抗拒。大多数敌对伊斯兰的人都没有真正 地了解过它。

让我们在这里简要地讲解一下伊斯兰:

伊斯兰是最完美的,它能为今后两世带来幸福。伊斯兰包含着生活的 方方面面,它能为我们带来今后两世的幸福,可以回答人们所有的问题, 且这些回答不可能存在任何冲突,都是井然有序的。

在当下这个忘记后世的无知时代,用所谓较温和的概念解释宗教的话,可以认为:宗教只存在于内心和宗教场所,其内容只包含道德方面。

因此,出现了远离教法的"自然神论",和废除教法的无知的"历史 主义"。 在真理的宗教——伊斯兰中,受责成范围不仅仅只在做功修方面。它 从生活的方方面面以最好的方式规范人们,从个人到家庭,从家庭到社会, 从私人生活到公共环境,从饮食到经济····它规范着受责成人的一言一行。

伊斯兰能帮助我们理解宇宙和人被创造的目的。它规范着我们从摇篮 到坟墓的每一阶段, 甚至我们的每一次呼吸, 每一个脚步…

真理的宗教在今世能给人们带来安宁,在后世能让人们获得永恒幸福 的律法。

《古兰经》是真实且最珍贵的文化来源。它所包含的内容可分为以下 五类:

#### 《古兰经》的内容

- 1. 教法
- 信仰的原则和要点
- 功修的律法
- 道德准则
- 哪些外在和内在的非法行为会使人远离安拉?
- 规范社会的行为准则,外在和内在的主命事项
- 经济法和金融法
- 家庭法
- 战争法
- 战俘法
- 通过对启示的服从使理智得到安宁,并打开心胸。

## 2. 辩证法

论证与认主独一相违背的说法,揭示谬论和被篡改的信仰。

## 3. 关于宇宙的经文

提醒人们思考安拉赏赐给我们的恩典。从主观和客观上思考在宇宙中 安拉的艺术品,使自己能通过艺术品来认识艺术家,从原因中看到本质, 从作品中看到创作者。

## 4. 从以往民族中应吸取的教训

安拉在《古兰经》中讲述了人在历史长河中的发展,众先知的故事,有经之人所受教训,以及像赛杜目人80所遭受到的毁灭,以此警告我们。

<sup>80.</sup> 鲁特先知被派遣的赛杜目人的故事在《古兰经》高处章7: 80-84; 月亮章54: 33-39; 蚂蚁章27: 54-58; 呼德章11: 77-82; 石谷章15: 58-74; 众诗人章26: 160-173节经文里被提及。赛杜目在《圣经旧约》创世纪章18: 20节被称之为"所多玛和蛾摩拉"。

#### 5. 关于死亡及其之后的信息

安拉通过这些内容告诉我们要为真正且永恒的后世生活做准备,给我们教授了怎样能成为祂的挚友,以便在复生日那艰难时刻得到拯救。

上述内容是《古兰经》文化的组成部分。最灿烂,最优秀的文化是《古兰经》文化。它照亮了人们的过去和当下,将来也只有伊斯兰能够指引人们树立正确的世界观。

在生活的方方面面教授我们这一文化的是先知穆罕默德(愿主福安之)。 紧跟他的步伐的是圣门弟子们和"安拉的朋友"们。

伊斯兰不是某种思想,但它优越于其他思想。它有最真实、最美好, 能让个人和群体获得两世幸福的世界观。

每个文化都会培养出属于自己的人格。我们的文化是《古兰经》和圣训的文化:

以伊斯兰世界观为基础建立起来的四大哈里发时期和奥斯曼帝国的前 三个世纪可谓是世界历史上的黄金时期。

无可争议的是,世界上最安宁的人是拥有真理信仰的人。安拉会将安宁赏赐给清廉且虔诚的仆人,尽管在非常艰难的条件下,他们依旧会感到安宁。尽管是处于毁灭之中,他们仍然会感到安宁。

信仰和虔诚会给人带来安宁,让人感到欣喜,会让人用仁慈同情的眼 光看待万物,像哈比比·纳贾尔<sup>81</sup>和曼苏尔·哈拉志那样仍然会仁慈地对待 向自己投掷石块的人,还会向安拉祈求饶恕他们。

再举例来说,在幸福时代发生的所有事情几乎都流传了下来。我们从 各大文献中从未看到过哪位圣门弟子有心理疾病,尽管在无可言喻的困难 和磨难中,他们也总能感受到安宁和幸福。

但漫不经心和不相信真理的人,即使沐浴在豪奢的生活中也感受不到 安宁,而是会焦躁不安。因此,他们是患心理疾病最多的人群。

也就是说,如果人们接受真理的宗教,无论处境多么艰苦都会感受到 安宁。相反,若远离真理的宗教和优美的品德,将会沉寂在各种阴魔的掌 控中。

这就是西方社会的现状…

<sup>81.</sup> 关于哈比比·纳贾尔这位仁者的故事,请看《古兰经》雅辛章36:20节的相关经注注释。

对任何事情都不满意,随之而来的结果是人们开始倾向一些反人类的行为。例如:杀人、自杀、偷窃、吸毒、同性恋等。与此同时,这些人的心中不再有仁慈,良心消失,逐渐朝虐待狂发展。这正是当下巴勒斯坦、叙利亚、也门和缅甸的穆斯林百姓不断遭受到暴行的原因。

无论在今世,还是在后世;

安宁都来自伊斯兰,来自真理。通过信仰安拉,做清廉的善功,成为一名虔诚的信士,培养优美品德,方可得到安宁。

安宁来自相信绝对公平的审判日。

安宁来自实践被创造的目的。

#### 简单且符合天性的律法

在安拉通过最后的经典和最后的先知穆罕默德(愿主福安之)向我们传递的宗教——伊斯兰中,有很多律法都比之前宗教中的律法相对容易。

我们从《古兰经》中可以了解到;

因为犹太人的罪恶和叛逆, 安拉给他们下降了更难的律法。例如:

- 不能在星期六做任何工作。
- 不能吃奇蹄目动物,如骆驼。
- 不能吃牛羊这类动物的内脏脂肪。

还有传述说:

- 天课的比例是四分之一。
- 一天中有很多次主命拜。
- 禁止拿战利品。
- 只能在专属的地方做功修。
- 仅通过清洗不能除去污垢,还需剪掉沾染污垢的布料。
- 对于某些罪过以自杀表示忏悔。

《古兰经》称这些为"isr,重负"。安拉在"宝座经文"中教我们要做下面这一祈祷:

"我们的主啊! 求你不要让我们承担重负, 犹如你让古人承担重负那样。"82

伊斯兰的律法是出于造物主的仁慈;因此,又称之为:

<sup>82.</sup> 黄牛章2:286。

"宽容且容易的认主独一的宗教"。

安拉在《古兰经》中说:

"安拉拣选了你们,你们应当为祂真实地奋斗。在宗教中,祂未给你们任何烦难。你们应当遵循你们祖先易卜拉欣的宗教。"<sup>83</sup>

在我们的宗教中,为了不给有特殊原因的人(如,病人、旅行者等)带来困难,提出了很多便利:

安拉在《古兰经》中告诉我们,在莱麦丹月的旅行者和病人可以之后 还补缺失的斋戒,紧接着又说:

"…安拉要给你们便利,不给你们困难…。"84

他还在经文中告诉我们,在找不到水的情况下可以打土净,接着又说:

"···安拉不愿使你们烦难,但祂要使你们清洁,并对你们完成祂的恩典.以便你们感谢。"85

毫无疑问, 安拉规定的所有命令都有益于我们。

#### 宗教与战争

无神论和自然神论将历史上发生战争的原因归结于宗教。他们将宗教 描绘成促使战争发生,增加人与人之间的嫉妒和厌恶之心的万恶之源。

我们要知道,人性本来就存有强烈的欲望,下降真理宗教的原因之一 是从人性中的狂暴和无知中拯救人。

大地上第一起谋杀案是嘎比勒杀害了自己的弟弟哈比勒<sup>86</sup>,在这起事件中,虔诚畏主的哈比乐说:

"如果你伸手杀我, 我绝不会伸手杀你;……"87

一个人因为羡慕他人的财产、权力等事物,想要占领它们,从而发起 战争。

那些野心勃勃的人,带着这一念想,利用被篡改的宗教实现自己的目标。

我们在很多事情上都能看到发生战争的这一本质原因。

<sup>83.</sup> 朝觐章22:78。

<sup>84.</sup> 黄牛章2:185。

<sup>85.</sup> 宴席章5:6。

<sup>86.</sup> 请看《古兰经》筵席章5: 27节经文的相关注释。

<sup>87.</sup> 宴席章5:28。

例如,在阿拔斯王朝时期,打着什叶派旗号的的反抗者与中央政府之间发生战争的唯一原因是政治问题和野心。

因为,阿拔斯王朝通过口头上支持穆圣后裔,摧毁了倭马亚王朝。

但真理的宗教是反对这些不公平的。为了阻止叛乱和暴政,安拉也命令我们在适当时期维护正义而发起战争,与此同时,祂也告诉了我们发起战争的要求及其律例。

每次出征前,穆圣(愿主福安之)都要对出征的将士们嘱咐:

"不要杀害老弱妇孺、不要杀害在教堂祷告的僧人,以及毫无抵抗之 人,也不要拆毁教堂和连根拔除树木。"<sup>88</sup>

不带任何偏见查阅历史的人绝不会否认穆斯林战争法的仁慈,生活在穆斯林光复地区的人们多么幸福,以伊斯兰为基础统治地区的宗教和人民多么自由,多么安宁,多么幸福!

让我们来回顾一下战争史:

十字军东征是教皇们组织的,但这并不仅仅是出于宗教而发动的战争,更大原因是出于侵略和占领的欲望。

当然,穆斯林面对这不公平的恶劣攻击做出了自我保护和对国家领土 的保护。

土耳其学者马赫尔·伊兹(Mahir Iz)曾利用推理的逻辑线索批评反战 人士特沃夫菲克·菲克雷特那全力的令人难以置信的反对战争的立场:

"有两种类型的人,一种是好人,一种是坏人。哈比勒代表了好人, 嘎比勒代表了坏人。这两种类型从远古时代起就开始相互斗争。所有的宗 教都希望人们拥有像哈比勒一样的自然属性。

如果我们将感情或情绪放在一边,以客观的态度观察历史的话。可以 看到数以千计贯穿历史的事件证明了人类无法以和平、不流血的状态在地 球上生存。

在这种情况下,有一些受压迫的人应该受到怜悯和保护。这就意味着历来就存在的作恶人侵犯了可怜人的权利。一切宗教和法律一向提倡止

<sup>88.</sup> 请看艾哈迈德·本·罕百勒, I, 300; 泰伯里, el-Muʿcemüʾl-kebîr, XI, 224/11562; 布哈里, 吉哈德和先知生平章, 148; 穆斯林, 吉哈德章, 21; 泰伯里, el-Muʿcemūʾl-evsat, I, 48/135; 伊本·马哲, 吉哈德章, 30; 瓦其地, III, 912; 阿卜杜拉扎克, 《穆萨奈夫》, V, 220.

恶,援助受害者。那么,这样说来,谴责战争和丑化指挥官无非只是感情上的弱点而已。"<sup>89</sup>

我们再延申一下,用同一种解释来对待所有参战者,这公平合理吗? 能将为了侵占他人发起战争的列强和为了保护自己、家人、宗教、国 家和财产应战的人相提并论吗?

在这充满考验的今世,善与恶,真理与谬论之间的斗争是不会停止的,不断的斗争最终激发战争。在这些事实面前高喊"废除战争!请宗教禁止战争!"只不过是侵略者策划的阴谋。

或者说,自然神论在谴责那些为了保卫自己的国家应战侵略者的人? 又或者说,自然神论是不是一种虚伪的意识形态,其目的就是让西方 列强容易地占领还未被完全侵占的穆斯林国家领土?!

这些阴谋历历在目。最近的一个例子,有些人一边夸赞西方和十字 军,一边枪杀自己的同胞。<sup>90</sup>

就像诗人迈哈迈德 • 阿克夫说过的那样:

我们以为她美貌惊人, 直到她的面纱被褪去,

那个妓女被叫做文明, 真正的, 不加掩饰的露骨。

在持续十五年之久的巴尔干战争、第一次世界大战和独立战争之前, 奥斯曼帝国时期的崇洋媚外的知识分子们将西方视为救命稻草。但在战争 打响之后,他们看到了西方的军队是如何像鬣狗那样将爪牙伸向穆斯林的 土地,只是为了将穆斯林的财富(如,石油等)占为己有。

迈哈迈德·阿克夫揭露了受唯物主义控制并催生了无神论和自然神论 的欧洲文化:

'文明'已经对你咬牙切齿很久了,

它首先会将你嚼碎, 然后吞下,

辨识那些他们称作文明的野兽般的小丑吧。

然后唾弃在时代中被蒙住面目的良心, 唾弃它不能将当今世界上的恶性进展矛头指向伊斯兰。

<sup>89.</sup> 马赫尔•伊兹,乌斯塔迪姆•穆罕默德•阿克夫,埃尔图鲁尔•杜兹达格整理,土耳其语版第 51页。(Mahir İz, Üstadım Mehmed Akif, [Haz. Ertuğrul DÜZDAĞ] s.51)

<sup>90.</sup> 指的是2016年7月15日夜晚在土耳其由葛兰的追随者们所发动的以失败而告终的军事政变。

相反,造成这一结果的是因自私自利导致的众多战争,这正是资本主义、社会主义、法西斯主义、唯物主义、犹太复国主义等人为编造的体制所推崇的。

世界上最可怕、最残酷的武器是原子弹,这并不是宗教人士发明的,而是利用人的理智和良知的科学家们发明的。是那些所谓提倡民主和人权的国家使用了原子弹。

遭受原子弹攻击的无辜的人、老人、妇女、儿童、婴儿和动植物都无一幸免。

那些宣称是宗教激发了战争的人们,请摸着自己的良心回答:夺去数百万生命的第二次世界大战,其发生原因有一丁点是关于伊斯兰教的吗?

希特勒和墨索里尼发起的恶行有任何伊斯兰教原因吗?

用数十万人的头骨搭建了独裁之塔的斯大林是穆斯林吗?

或者说,他一向就敌对宗教?

将近两世纪以来,穆斯林一直深受压迫之中。

无论是对个人还是对整个社会群体来说,获得拯救的唯一方法是完全 按照伊斯兰的方式生活。

"伊斯兰"是"salam"这个阿语词的的派生词,意思是和平。它建立在和平之上,而非战争。

自然神论者还声称:

## 没有绝对的真理!

他们说:

"每个人都跟随他的父母或社会的宗教。因此,不可能有一个真理的宗教。一个人所认为的真理仅仅只针对自己···。"

这一言论严重歪曲了事实。

我们可以先用下列圣训回答他们:

"每个新生命,生来都有正教的天性,然后其父母使他成为犹太教徒或基督教徒。"<sup>91</sup>

我们的先知(愿主福安之)告知我们,人加入社会中已经存在的宗教是 很容易的,这是人的天性。

<sup>91.</sup> 艾布·达乌德,圣行章,18/4714;提尔米济,前定章,5。

每个人都有信仰的天性,加入自己家庭和社会群体信仰的宗教是很容易的。

实际上,这种做法浪费了天性中的潜力。

如果穆斯林尽全力做到了宣教的责任,绝不会有人还未听闻过真理。

圣门弟子们在当时非常有限的条件下,满怀热情地将伊斯兰带到了世 界各地。

伊斯兰在很短的时间内传播到了四面八方,东至中国和印度,西至伊 比利亚半岛,北至巴尔干和高加索,南至非洲的中心地区,以及整个中亚 地区和印度尼西亚。

对伊斯兰闻所未闻的人,他们所需承担的责任更轻,只需信仰安拉且不举伴祂。

一位穆斯林思想家伊本·图费勒有一本名叫《哈义·本·叶格赞的故事》的著作,其内容讲述了一个独自在岛屿上长大的孩子,他通过思考认识到了造物主安拉的存在。

丹尼尔•笛福在写《鲁滨逊漂流记》时也参考了这部著作。

但是在当下, 亲生父母和社会对孩子的影响力大大减弱。因为, 互联 网和电视等媒体也不是只有消极的一面, 它们也有积极的一面。通过在互 联网上查询搜索, 找到真理的人不在少数。

远在地球另一边的一位来自海地的兄弟,在互联网上查询关于女权的问题时,找到了我们的英文版书籍,之后成为了穆斯林,改名为达乌德。<sup>92</sup>

还有很多类似的故事,其中最有名的是穆罕默德·阿里,马尔科姆· 艾克斯和尤素福·伊斯拉姆(原名: 凯特·斯蒂文斯)。

现在,清真寺和穆斯林群体遍布世界各地。

也就是说,社会环境、文化或者家庭都不是寻找真理的障碍。

我们必须要意识到,现在人们为了挣钱不惜长途跋涉去很远的地方, 为了满足好奇心,为了休闲娱乐,为了接受教育愿意出国深造。

难道人们不应该为寻找真理的宗教而努力吗?

难道真理必须在自己生活的环境中,通过父母才能找到吗?

无论我们生活在什么环境中,都要思考并努力解答下列问题:

<sup>92.</sup> 请看土语Yüzaki杂志, 2017年5月, 第147期: "Haiti'den Eyup'e Bir Hidayet Hikayesi" (从海地到安佑卜的旅途:新穆斯林入教故事),第26-30页。

#### 自然神论 ———

- 人为什么会来到这个世界?
- 我们生活在谁的掌权中?
- 为什么宇宙中会有如此多展现"伟大"的场景和迹象? 无论我们在哪里,都要寻找真理。

另外,出生在穆斯林社会中,是虔诚的父母的子女,一定要感谢这份 恩典。要感谢赏赐给自己这一恩典的安拉,也要为那些给自己带来真理的 穆民做祈祷。

我们可以看到,生活在基督教或佛教文化环境中的人也会选择加入 伊斯兰,但在清真寺里长大的人,若意识不到这一恩典,也会成为无神论 者。也就是说,在信仰方面,个人意志比生活环境更加重要。

所以,我们要以身作则地传播伊斯兰,通过各种方式将它带到世界各地,让非穆斯林走向正道···

我们要牢记安拉是"指引者"这一属性,尽力让渴望真理的心灵找到 正道。

愿安拉慈悯我们能坚守于正道,并帮助他人走向正道! 阿敏!



## 宣教的方式

安拉命令我们在给他人宣教时要说温柔的话,以便让对 方更容易走向正道。

祂在下节经文中告诉了我们用善谏的方式向他人讲解伊斯兰的重要性:

"你应凭智慧和善谏号召人遵循主道,你应当以最好的 方式与人辩论…。"<sup>93</sup>

这些做法是为了取悦人心。



# 宣教的方式

我们在前文解释了什么是自然神论,它是怎么出现的,促使其出现的物质和精神上的原因是什么,并回答了他们提出的荒谬问题。在这里,还想提醒一下我们亲爱的读者:

"功修并不是信仰的一部分。"

一个人犯的错误,做的罪行,放弃的主命功修会影响到他的精神世界,但不会使他失去信仰,也不会直接让他成为否认者。

但是,如果在这一观点上走极端,推崇"无论怎样以非伊斯兰的方式生活,做非法之事,都不会伤害到信仰,只要心中有爱,心灵保持纯洁就足够了。"这一观点是错误的。这是穆尔吉埃派(中庸派)推崇的错误的观点。

这些漫不经心的人需要指引,需要找到能够撼动他们灵魂的动脉。

在没有正确找到血管前将针头扎进身体的话,会导致机体受损。只有 将针扎进通往心脏的血管,才能医治疾病。同样,只有将真理传送到通往 灵魂和心灵的血管里,才能治疗精神上的疾病,引导人们走向正道。

举例来说,贾法尔(愿主喜悦他)在阿比西尼亚(现埃塞俄比亚)给纳家西国王介绍伊斯兰时,国王让他读一段《古兰经》经文,在面对信仰基督教的国王时,为了让国王产生共鸣,贾法尔诵读了麦尔彦章中有关尔萨先知出生的经文。据传述,国王当时或一段时间之后成为了穆斯林。

当时贾法尔也可以诵读与否认者的对话,惩罚不信道者的经文。如果 诵读这些经文的话,还能打动国王吗?

宣教者要有先见之明,在宣教时要会引导他人思考安拉的大能和威 严,观察祂的艺术品,寻找对方与伊斯兰的共同点。

因此,我们的责任是从思想、知识和宗教上批评和反驳所有不相信 真理的各种形式。要注意的是,绝不能直接攻击陷入谬论的人,不能用不 好的属性嘲讽他们,也不能给他们粘上标签或侮辱他们。应该推翻错误观 点,但绝不能侮辱他人人格。激怒他人只会抑止真理之光在他心中升起。

换句话来说;

绝不能让人们有这样的想法,"如果说以不按照伊斯兰教法生活来界 定是否是自然神论者的话,那么我就是自然神论!"

我们要不断地劝告,保护精神世界,时常祈祷,并保持积极向上的态度。

甚至,有些年轻人因为无知,或受到自然神论宣传的影响,或正处叛逆期的原因声称"我是自然神论者"。在邀请他们做功修或遵守信仰原则时,更加需要小心谨慎。

面对这样的人群,要给他们讲解自然神论的本质,告诉他们自然神论只是带着面具的无神论而已。

众所周知,年轻人精力充沛,同时他们也处在一个"鲁莽疯狂"的阶段。所以与错误的群体混合在一起的年轻人也会有冲动的反应,以此来反抗他们本身具有的家庭价值观。但是他们的言语并不真的来自于他们的内心。常常,他们的观点仅仅是反射性的,并且高度地情绪化。所以他们的一些过激的言论常常并不是一个永久的信念,而更像是一个暂时的观点,根源于青少年时期的动荡不安。在这样的情况下,一个教育者如果用歇斯底里和过分的方式来宣教,继而将他们的观点转变为永久性的,那么他就真的是太过无知了。

可以通过能引导他们思考,能感动他们的聚会和活动引导他们找到真理。

教育需要耐心,要持之以恒。一条河流不可能径直穿过对面的高峰,但可以另辟蹊径从高峰旁边穿过。虽然路程看上去漫长且艰难,但最终能达到目的地。

对于在穆斯林社会环境中长大的虔诚的人来说,与否认者对话是痛苦 且艰难的。

但是不要忘记,我们最好的榜样——先知穆罕默德(愿主福安之),他的一生都在给他人讲解自己的信仰。在节日期间、在朝觐时、在禁寺内、在充满磨难的塔伊夫之行时,……他无时无刻都在给多神教徒和无知的人讲解伊斯兰,给他们读《古兰经》,解释经文,引导他们思考。他给那些无法说服自己接受后世的人举了最好的例子来讲解死后复生——冬季过后,大地上的万物都会在春季复苏。他通过自己的言行举止,无时不在宣教。

我们要带着激情、虔诚、敬畏、爱和热情实践伊斯兰,凭借安拉的意欲,我们能点燃孩子、学生以及其他陌生人心中爱的火焰。

信仰是与心灵息息相关的,只通过理智和逻辑上的讲解是无法感化心 灵的。

他们提出了令人困惑, 扰乱人们思维的问题。

我们要更倾向于提问精神方面的, 能够激发良知和感情的问题。

### 等待解答的疑问

- 当观察这个充满生物的宇宙时,你能感受到自己与其他生物的不同吗?
- 你的内心从未对"人如此奇妙的生物是由数十亿次巧合形成的" 这一谎言产生过怀疑吗?
- 你的内心接受人与其他生物之间只有生理和头脑发展上的区别吗?
- 你从未思考过生命吗?你从未想过出生入死的原因吗?难道这没有任何目的吗?所有事情都是偶然和巧合吗?
- 约一千年前,世界人口大概有五六百万。1915年达到了1.5亿,现在已超过80亿。除人类之外,还有数不清的动植物。所有存在物都需要给养,所有存在物也都能及时得到给养。谁能精准地为数不尽的存在物根据各自所需提供相应的给养?健全的理智不会思考这些吗?
- 伟大的安拉在每个季节,根据不同的地理位置,给我们提供着不同的恩典。无论是在南北极,还是在赤道或沙漠中,都有可食用的食物。在夏季,安拉给我们赏赐了像西瓜那样水分充足的水果,以便我们消暑解渴。在冬季,有橙子等水果和应季蔬菜,以便我们补充维他命。难道不应该思考一下这其中的哲理吗?难道不应该感谢造物主吗?
- 你思考过下雪吗?尽管下雪量达到半米或一米深,土壤对数多被造物来说仍像毛毯一样。雪融化后,我们不会看到四处散落着动物们的尸体。那么,是谁像襁褓般保护着它们?

- 雪花像婚纱那样,像雪白的花朵那样让人感到舒适。若雪花像沥 青那般漆黑,或像血那般猩红,这会使我们变得多么忧郁?
- 所有被造物,宇宙中的所有秩序都是以人为基础,科学家将其称作"物竞天择"。这又是谁创造的?

### 举例来说,

- 空气中77%是氮气,21%是氧气。你曾想过空气成分中精妙无比的 比例吗?
- "如果明天氧气减少或没有氧气的话怎么办?"有人会因为这一想法随身携带氧气瓶吗?
- 就连不信道者也不会有这样的顾虑,这难道不是对造物主大能的确信吗?
- 你在没有出生之前知道关于宇宙的事情吗?现在你将步向坟墓, 不知道关于那里的任何事情。在那里你将面对什么?如果你不做 任何准备就去那里的话,你将面临什么?
- 如果两部不同的戏在同一舞台上演出一定会干扰到对方,剧情也会变得含糊不清。再看看这个宇宙舞台!数十亿部戏在同一地点同时上演,且不会干扰到其他演员。你曾想过是谁掌管着这个大舞台吗?
- 如果你是一位大老板,当公司出现一点点问题的时候,你会立马 质问员工。那么,将你从无中创造的安拉,赋予你生命和给养的 安拉不会询问你吗?
- "人啊!什么东西引诱你背离了你的仁慈的主呢? 祂创造了你,然后,使你健全,然后,使你匀称。"<sup>94</sup>
- 你为了接受教育而学习,但你知道真正的教育是什么吗?不教授你存在的意义和目的的教育能使你满足吗?
- 你知道真正的教育是,通过服从"你应当奉你的造物主的名义宣读!%"这一命令,认识安拉的大能,在内心深处认识祂,带着对祂的感激之情生活吗?

<sup>94.</sup> 破裂章82:6-8。

<sup>95.</sup> 血块章96:1。

- 还有比伊斯兰文化更伟大、更全面、更坚固的文化吗?还有哪种 生活模式能像伊斯兰那样,在生活的方方面面都能让人感到安宁?
- 死亡是什么?是消失吗?自然神论会怎样解释死亡及其之后的生活?只有安拉和接收到一些关于幽玄知识的先知们能解释死亡及其之后的生活。
- 未能得到公平对待的不公之事,就应该那样任人宰割吗?还是说,在某天应得到属于自己的权利?你认为呢?
- "理智一定能引领人们"这一说法是不是过于理想化了?有能支持它的例子吗?这一说法能帮助亚里士多德反抗亚历山大的压迫吗?那些发明了原子弹的所谓高智商的人,他们能从邪恶者手中保护无辜的百姓吗?
- 你是否了解过哲学家们的生活?那些试图制定世界秩序的智者, 很多人的私生活是多么的肮脏、混乱、不道德,自杀和犯罪也 不以为奇,你知道这些吗?对自身都毫无裨益的理智怎能帮助他 人?
- 你什么时候才能认识到理智是一把双刃剑,它既能引导人们做好事,也会教唆人们做坏事。
- 你思考一下道德的基础。若没有真理的宗教,道德还会存在吗?
- 所有人能一致认同以理智为基础建立起的道德规范吗?得不到大家认同的混乱的秩序对我们有什么益处?
- 那些倡导和平的资本主义家,为什么在为了钱财的时候高喊"放开,任由他们那样!让开,给他们开路!",视一切恶行为善,帮助嗜血卡特尔(即垄断利益集团)成长。
- 资本主义承诺的繁荣昌盛,幸福美满在哪里?奢华和财富只属于少数人,对其他人就只是祝他们好运!有道理可言吗?

## 心硬如石的人真悲哀!

共产主义初期倡导人人平等,之后在革了数百万人命的基础上建立了政权。但为何最终只让共产党员获得巨大利润,而非平民百姓?!

### 自然神论 -

- 人们对资本主义和共产主义还抱有任何希望吗?
- 除了伊斯兰之外,有任何一个体系能确保富人在非被迫的情况下,带着做功修的举意接济穷人吗?例如:缴纳天课、济贫、施舍、麦子钱、建立基金会、罚赎等功修。
- 很多无情的理智和以理智为基础的道德规范认为人工流产是无妨的,甚至称之为权力和自由!这是在将谋杀合法化,这种理智有伦理可言吗?
- 你会愿意杀害一个活生生的婴儿吗?仅仅因为他的母亲不想要他。你的良心能接受这样的谋杀行为吗?如果你是那个婴儿,你会愿意吗?
- 从根基上毁灭家庭,以自由的名义鼓励与天性相反的性变态的理智···
- 在联合国安全理事会常任理事国有五个,简称为"五常",他们 具有"投票权"。哪个政权与他们亲密并有利益关系,他们就支 持谁、不管他们是否侵略他国、欺压百姓。这五常领袖们都是唯 物主义者、人文主义者、资本主义者或社会主义者。
- 你能从自然神论、资本主义和世俗主义等信仰中看到光明的前途吗?
- 难道环境污染、种族灭绝、大规模杀害性武器、暴行和殖民不是基于理智和科学建立起的世界观而造成的吗?
- 那么,能让理智远离疯癫和兽性的方法在哪里?
- 将西方的科技发展和物质能力搁置一旁,从家庭和人文的角度考量西方,他们有什么值得一提的?
- 过去的人们更幸福,还是现在的人们?尽管有数不尽的食物和无比舒适与奢华的生活!尽管现在有这些优渥的条件,但在又聋又瞎的良心掌控下,有多少无家可归的人、流浪汉、奴隶和漂泊的人。
- 作为一个人,对正在发生在埃及、叙利亚、巴勒斯坦、也门和缅甸的暴行,内心会毫无波澜吗?难道你不会感到心痛吗?

- 你一定经历过交通事故,或遭遇强气流的飞行,或地震…当时你 内心的恐惧是什么?难道在那一刻你没有想要寻求能掌权万事的 力量吗,没有祈祷吗?
- 你难道不知道死亡及其之后的事情比这更恐怖,震感更长更剧烈吗?
- 想一想那些建议你不需要在意信仰的人,在那充满恐惧的时刻, 他能帮助你吗?
- 关于后世的信息,应该听谁的解释?
- 我们的先知(愿主福安之)在公元632年与世长辞,但在诸多圣训中描述了当今世界的情景。那么,我们怎能不相信他说的关于后世的信息呢?
- 我们绝不会将腐烂的苹果和完整的苹果等同。那么,怎能将被篡改的宗教和未被篡改的且最为正确的、唯一的真理宗教——伊斯兰等量齐观呢?
- 谁能确定自己足够了解伊斯兰?
- 在未完全正确了解某件事物之前就评估它,这种做法正确吗?
- 你说自己是专家学者,你是通过哪些文献学习的?捏造抹黑的信息能教给你真实的知识吗?
- 自称自然神论者的人啊!你思考过永恒吗?永恒的天堂还是永恒的火狱?
- 用今世屈指可数的享受交换永恒的火狱,这值得吗?
- 你知道安拉给我们规定的功修,制定的律法都是有益于我们的吗?
- 在选择大学时,我们会尽全力思考"我是否做了正确的选择"。 那么,你确定自己充分思考了关于永恒生活的决定和选择了吗? 还是选择随波逐流?
- 小至分子,大到地球,所有存在物都在完美的生态平衡中。也就 是说,没有任何一个存在物在毫无目的地生存。那么,怎能放任 人呢?

- 安拉使万物都服务于我们,让我们从中获益,引导我们思考。你想一下,如果这些恩典都放任于自我,世界上的生态平衡将变得混乱不堪。无论是你,还是其他生物,都无法生存。所有事物都会相互发起攻击,宇宙将变成一片废墟。你睁开眼睛看一看,宇宙在多么微妙的平衡中运转着…
- 花一点时间思考下列经文的含义,你会失去什么吗?

"难道你们以为我只是徒然地创造了你们,而你们不被召归于我吗?"<sup>96</sup>

- 谁能声称安拉在创造宇宙之后就放任它了?他们有什么证据?
- 若你说宇宙万物都遵循物理定律的话,那么,是谁制定了物理定律?科学能证明所有的物理定律吗?能证明宇宙万物的形成都与物理定律相契合吗?
- 量子力学告诉我们,有众多现象违背物理定律,也有很多无法通过因果关系来解释的现象。那么,声称安拉放任宇宙的说法有何分量?
- 难道你没有从与物理定律相违背的社会事件、个人经历和历史事件中看到"前定"吗?
- 当我们被带到养主跟前时,你能为否认祂、否认祂派遣的先知、 拒绝阅读祂下降的经典,从未有人引导过自己找到借口(辩护你自 己)吗?
- 你想一下安拉承诺的永恒的天堂,再对比一下祂在短暂的今世上 给我们规定的任务,你还觉得任务繁重吗?

请仔细思考这些问题,并寻找它们的答案!

这些是你真正需要解答的问题。如果你能控制自己的私欲,用心和 良知面向安拉的引导,你会感受到真理的宗教能给你的内心带来安宁与幸 福。你会战胜教唆,迎接光明。

1114

和平与遵循正道的人同在!



## 泥土无法遮蔽太阳

无神论者和自然神论者就像身处光明之中,却永远陷入 黑暗的人。

无知攫住的人(漫不经心的人)就像一艘航行在大海之中,却没有舵的船一样,不知会漂往哪里。



## 泥土无法遮蔽太阳

非常简单的一个道理:

在看到一个事物的所有特点之后才能说真正了解它了。

若一个事物有100个特点,看到其中3个之后就说已经对它了如指掌, 开始对其做评价,评判它,选择接受或抵触它,这种做法与真相相违背, 只是在自欺欺人。在这虚假的认知中寻找安宁,寻找正确的未来,寻找舒 适,不过是精神错乱的表现。

这就是无神论和自然神论所有的僵局,所有棘手的解释和骗局。

试图通过将黑暗的影子投射到如太阳一般清澈的真相上来产生黑点,面对它无数耀眼的光芒视而不见,转而关注几个满足他们荒唐的痴迷的斑点,这样做他们可以将原本无穷无尽的整体压缩塞进他们狭窄的头脑和过时的热情中…

这是不可能的! 泥土能遮蔽太阳吗?

更何况是造物主的真理、智慧和经文,这些是比太阳更显而易见的真相,绝不可能有泥土能遮蔽它们。

它是奥妙无穷的,建筑大师中的翘楚锡南在塞利米耶清真寺惟妙惟肖 地展示了这一哲理,他所使用的方法比口头讲解更加简单易懂。

众所周知,在通往清真寺的道路上,无论你怎样看,只能看到清真寺的两个尖塔。这是为什么?因为你只能从同一方向看它。如果你看到了清真寺的整体,你会发现它并不是只有两个尖塔,而是有四个。

在未看到事物整体的情况下,只通过看,是不能真正了解一个事物真相的。也就是说,理解一个事物最正确的方式是从多方面观察它,而不是减少观察它的特点。多角度观察有助于我们真正并准确的理解它。

举例来说: 弗洛伊德等哲学家将生活的某一方面视为生活的全部,以此为基数评论生活。因未看到真相,提出了很多不正当的想法,不遵守节操,毫无道德可言。因此,他们从单方面处理的问题,最终都会造成不平衡现象,而不是相互理解。

伊斯兰思想绝不是这样的,因为它涵盖了生活的方方面面和生命的每 一阶段。因此,伊斯兰是在今后两世获得安宁和成功的途径。

因为, 钝化观点, 像鸵鸟那样把头埋在沙子里, 逃避现实, 沉浸在虚假的幻想中, 这绝不会把人导向任何真实的地方。最终只能窒息于沙穴中, 沉溺在悲伤中。

因此,对待任何事物都要清楚且不带任何偏见的了解它的各个方面。 若只片面地择取一方面而忽略其他方面,这只会错失它原有的价值。这是 理智、生命、当下和未来的破灭。这个现象简直像自杀一样,因为自杀也 是一种破灭,罪魁祸首并不是别人,而是陷入漫不经心的自己。

就像商人那样,如果不全面考虑,尤其是忽视大量真实数据的话,他 面临的只会是破产。

所以,在商界,即便是很坚定的无神论者和自然神论者也不会按照自己的意愿办事。为了赚取利润,他们不会忽视任何一个要点和任何一笔费用。在医学界也是这样的,例如:

当一个病人走进来就诊,在做任何治疗之前,医生希望可以准确地诊断疾病的原因。否则,他开出的诊断书将可能造成误导,使得病人没有办法得到正确的医治。所以医生总是努力地检测并向病人解释疾病的来源。然后医生会根据基本的检测证据支持,得到一个治疗方法,并向病人强调这有可能是唯一会被治愈的方法。治疗的目的是治愈病人。所以,从开始到结束,医生总会查找导致病人生病的原因。甚至连治疗小小的痘子他们也会使用同样的方法寻找病因。

然而人们却声称人类和宇宙,伟大或渺小,是没有起因的,这个说法 多么荒谬啊!

虽然人类在数学领域不断发展,可是那些漫不经心的人们说出的言论 不遵守数学规则,不符合逻辑、毫无道理。他们之所以否认真理,是因为 他们想方设法逃避人生中个人的责任。"

他们没有以此想到,当人们推脱神圣的责任时,世界将会变成什么样呢?

人类的历史一目了然。人可能已经目睹了数百万遍发生的一系列历史 事件,但在今天却仍然在做同样的事情。而唯一不变的现实却是: 不论何时当人们将他们神圣的责任从肩上放下然后向相反的方向逃离的时候,他们发现自己身处痛苦和崩溃之中。谋杀,不公和种族灭绝,这些都是无知的结果。这些愚蠢的行为让所有和平和良知的细流都枯竭殆尽。它在地球上从一个角落破坏到另一个。它将生活变成地狱,永恒的旅程终结于不可言喻的痛苦折磨。

但是,无论什么时候人们正确地理解和接受了自己神圣的责任,即使 是人生中最为棘手的困难和痛苦也将转变为福佑,永恒的旅程也将最终在 天堂终结。

所以,整个议题取决于全面地观察真相,最终寻得一个正确的理解。

简单来说,我们必须关注在这样的问题上,例如,"为什么我们会被创造?我们从哪里来要到哪里去?我们在生命的潮起潮落中需要为我们的精神提供什么呢?什么将拯救我们?"非常有必要通过合适的关注,正确地理顺关于永恒真相的问题。

我们一定不能在有缺陷和无逻辑的问题上停滞不前,这些问题将我们的心灵打上盲点的补丁,因为我们对于安拉无数的福佑视而不见。

我们必须了解,无神论者和自然神论者总是在片面和逻辑有毛病的问题上得意忘形,尽管这些问题基于无科学依据的解读上。他们认为艺术协会里没有艺术家,他们假设即使是宇宙中最雄伟的设计也是没有设计师的。他们想象没有起因的效果和作用。

谢赫萨迪•设拉子说:

"对于智者来说,每一片树叶就是一本神圣知识之书。但是对于漫不 经心的人而言,所有的书加在一起也抵不上一片树叶。"

于是他们绕着自己理性的盲点追逐自己的尾巴。只要这样做他们的问题就不需要解答,他们最终也会被证明是正确的。但是不论他们声称自己知识多么的渊博,却更愿意选择无知和灾难。即使在最强有力的答案面前也选择装聋作哑,这样他们可以安心理得地放任自我,随心所欲地生活。

他们变得奇怪地痴迷于远超过他们所能掌握的形而上学的问题。这是 由于他们渴望度过那豪放不羁,却又让人更沉迷的、更毫无人道的享乐生 活,可以找到借口让自己免于承担一切影响个人最终命运的责任。 例如,他们说:"如果安拉知道我们最终将在天堂或者地狱,那他为什么还要考验我们呢?"

他们不屑于去思考类似下列的问题:

为了得到一张成绩单或一张毕业证,都要接受数年教育,为了一纸合格证,我们需要如同千军万马过独木桥般,通过数次考试。而这仅仅只是为了得到一张纸需要经历的。教育部之所以这样做,是为了告诉学生们,懒惰的学生将无法通过考试,勤奋的学生可以通过。之后在找工作的时候,面试官会看面试人员所持的毕业证,这张毕业证正是基于所有的考试成绩。如果这些没有达到标准的话,将会被拒之门外。

现在,想要为所欲为生活的人,他们对掌管整个宇宙运行的安拉给人们下降的考验,并根据考验的结果决定一个人的去向这一事实提出异议,这种行为不过是在自取其辱。

请问,所有人都在遵循只有通过考试之后才可拿到毕业证的管理系统,有人会失去,有的会得到。那么,怎能说安拉考验人们是不符合逻辑的呢?

他们高度重视让学生以教育之名,为了得到一纸"文凭"年复一年地参加考试。学校这样做,是因为他们知道懒惰的学生会无法通过考试,而聪明的学生则可以。当毕业生面试工作时,被问到的第一件事情就是他们对所学科目的熟悉程度。因为只有达到足够的优秀,学校才会发文凭给学生们。如果正好是企业所需求的,那么则会被录用。

现在,不论是为了什么目的,人在人生的每个阶段都遵循这个规律,同时也不断经受着考验。对他来说接受这个是生活的一部分,而他却抗议真主宏大的考验。这个考验的证书决定了他在后世将会在哪里,他的做法是不成熟和自我挫败的表现。

人们自己制定的考试制度下,有些人通过考试,有些人则不能通过,这是理所当然的。既然如此,他们凭什么逻辑说,安拉考验人之后决定他的归宿是没有道理的呢?

我们的祖先说的非常好:

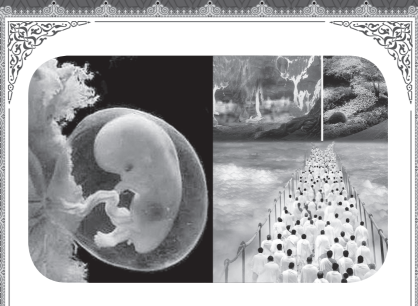
泥土无法遮蔽太阳。

无神论者和自然神论者就像身处光明之中,却永远陷入黑暗的人。

无知攫住的人(漫不经心的人)就像一艘航行在大海之中,却没有舵的船一样,不知会漂往哪里。

愿全能的安拉指引我们,从没有视觉的空洞凝视,到用信仰和《古兰 经》的光辉点亮我们的眼睛!

阿敏!



回应对于那些不思考人们的逻辑性是:

"难道人不知道么?我用精液创造了他,而他却公然与我为敌。他为我设了一个譬喻,而忘却了是我曾创造他。他说:'谁能使朽骨复活呢?'你说:'最初创造他的,将使他复活:祂是全知一切被造物的。'"<sup>97</sup>

一个对于否认者的神圣的提醒:

"难道他不曾是被射出的精液么? 然后,他变成血块,安拉将他创造成匀称的人。 祂用精液造化两性,男的和女的。 难道那样的造化者不能使死人复活么?"<sup>98</sup>

97. 雅辛章36: 77-79

复活章75: 37-40



Morrer Morrer Albert Land

为了让人可以一窥衪的力量, 安拉陈述:

"难道人猜想我绝不能集合他的骸骨么?

不然, 我将集合他的骸骨, 而且能使他的每个手指复原。"<sup>99</sup>

指纹是一个奇迹。全能的安拉在1400年前就告诉了我们 这个伟大的艺术。

那是一个西方最近才刚刚发现的科学叫做指纹学。 这仅仅是《古兰经》中无数的奇迹之一!













